



Portada: Embarcación de inmigrantes africanos llegando a Canarias en abril de 2024

Contraportada: Fresco del Giotto Capilla de los Scrovegni. S. XIV

© Editorial Agustiniana Paseo de la Alameda, 39 28440 Guadarrama (Madrid)

ISSN: 1131-6268 Depósito Legal: M-3838-2023

Imprime: Dinamización Graphica, s.l.

Valladolid 2024

# DIÁSPORA

ANUARIO MISIONAL N.º 45/ 2023-2024

PROVINCIA AGUSTINIANA SAN JUAN DE SAHAGÚN

# ¿DÓNDE ESTA TU HERMANO?

"¿Dónde está tu hermano? ¿Quién es el responsable de esta sangre? En la literatura española hay una comedia de Lope de Vega que narra cómo los habitantes de la ciudad de Fuente Ovejuna matan al gobernador porque es un tirano, y lo hacen de tal manera que no se sepa quien ha realizado la ejecución. Y cuando el juez del Rey pregunta: "¿Quién ha matado al Gobernador?" todos responden: "Fuente Ovejuna, Señor". ¡Todos y ninguno!. También hoy esta pregunta se impone con fuerza: ¿Quién es el responsable de la sangre de estos hermanos y hermanas? ¡Ninguno! Todos respondemos igual: no he sido yo, yo no tengo nada que ver, serán otros, ciertamente yo no. Pero Dios nos pregunta a cada uno de nosotros: "¿Dónde está la sangre de tu hermano cuyo grito llega hasta mí? Hoy nadie en el mundo se siente responsable de esto; hemos perdido el sentido de la responsabilidad fraterna, hemos caído en la actitud hipócrita del sacerdote y del servidor del altar, de los que hablaba Jesús en la parábola del Buen Samaritano: vemos al hermano medio muerto al borde del camino, quizás pensamos "pobrecito", y seguimos nuestro camino, no nos compete; y con eso quedamos tranquilos, nos sentimos en paz. La cultura del bienestar, que nos lleva a pensar en nosotros mismos, nos hace insensibles al grito de los otros, nos hace vivir en pompas de jabón, que son bonitas, pero no son nada, son la ilusión de lo fútil, de lo provisional, que lleva a la indiferencia hacia los otros, o mejor, lleva a la globalización de la indiferencia. En este mundo de la globalización hemos caído en la globalización de la indiferencia; Nos hemos acostumbrado al sufrimiento del otro, no tiene que ver con nosotros, no nos importa, no nos concierne"

> FRANCISCO Tomado de la homilía del papa Francisco en la isla de Lampedusa 8 de julio de 2013

# **PRESENTACIÓN**

# Emigración, inmigración y misión



Las migraciones constituyen un amplísimo fenómeno que ha afectado a muchos millones de personas durante las últimas décadas. Muestran un problema complejo que engloba diversas perspectivas: social, cultural, política, religiosa, económica y pastoral. A su vez, esta realidad refleja también la interdependencia entre los estados para buscar soluciones¹.

Muchas personas migran por su libre decisión motivadas principalmente por razones culturales, científicas, económicas o de otro tipo. Pero con más frecuencia, las migraciones acontecen de una manera forzada y reflejan desequilibrios sociales, económicos y demográficos.

El papa Francisco dice que "migrar debería ser siempre una decisión libre; pero, de hecho, en muchísimos casos, hoy tampoco lo es"2. Entre la migración forzada ocupan un papel relevante las persecuciones, las guerras, el terrorismo, la miseria, el miedo y la desesperación; en el fondo "la imposibilidad de vivir una vida digna y próspera en la propia tierra de origen obliga a millones de personas a partir"<sup>3</sup>. En este contexto, recuerda las palabras del san Juan Pablo II que en el año 2003 afirmaba: "crear condiciones concretas de paz, por lo que atañe a los emigrantes y refugiados, significa comprometerse seriamente a defender ante todo el derecho a no emigrar, es decir, a vivir en paz y dignidad en la propia patria" 4.

Al acercarnos a la migración, en perspectiva cristiana, constatamos que el pueblo de Dios fue emigrante. Los relatos bíblicos marcan etapas de un difícil peregrinaje hacia el nacimiento de un pueblo, superando discriminaciones y fronteras. Abraham, obedeciendo a Dios, salió de su tierra y fue a un país extranjero (Gn 12,1-4). Jacob, bajó a Egipto, y se estableció allí como emigrante con pocas personas (Dt 26,5). Israel vivió cuarenta años de "éxodo" a través del desierto hasta llegar a la tierra prometida. El evangelio también presenta como emigrantes a Cristo y a María, en la huida a Egipto (Mt



Barca de los emigrantes: "Ángeles sin saberlo". Escultura de bronce de Timothy P. Schmalz, 2019. Plaza S. Pedro, Roma

2,13-15). La madre de Jesús es icono de la mujer emigrante, que dio a la luz a su hijo lejos de casa (Lc 2,4-7) y se vio obligada a salir de su tierra.

La vida cristiana es una peregrinación continua, pues seguir a Cristo significa estar de paso en el mundo, donde "no tenemos una ciudad permanente, sino que andamos en busca de la futura" (Heb 13,14).

La Iglesia se ha preocupado por el fenómeno de las migraciones desde hace muchos años, pidiendo que se garantice a los migrantes la seguridad del derecho, que se evite la discriminación y se rechace toda manifestación de xenofobia y racismo donde los reciben.

En la historia reciente, el Concilio Vaticano II presentó importantes reflexiones en la Constitución pastoral Gaudium et Spes que nos ayudan a conocer este fenómeno. Entre otros temas, habla del derecho a la emigración, de la dignidad de la persona y, en consecuencia, del emigrante, de la necesidad de superar las desigualdades del desarrollo económico y discriminaciones sobre las condiciones de trabajo y de responder a las exigencias auténticas de la persona<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> Cf. Pont. Consejo para la pastoral de los emigrantes e itinerantes, Erga migrantes caritas Christi, 2004, n. 4.

<sup>2</sup> Mensaje para la 109<sup>a</sup> Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado (24 septiembre 2023).

B Ibid.

<sup>4</sup> Mensaje para la 90ª Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado (15 diciembre 2003), n. 3.

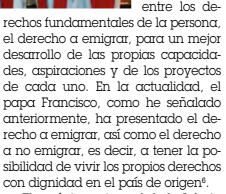
<sup>5</sup> Conc. Ecum. Vat. II, Constitución pastoral Gaudium et spes, sobre la Iglesia en el mundo actual, nn. 63-66.



Las intervenciones pontificias posconciliares han ampliado las perspectivas pastorales en relación con el fenómeno migratorio. San Pablo VI publicó el Motu proprio Pastoralis migratorum cura (1969) que presenta la maternal atención y solicitud



Juan



El carácter universal de la Ialesia católica invita a vivir la fraternidad entre personas muy distintas. En Pentecostés se encuentran diversos pueblos abiertos a la misma fe. San Pablo proclama que no hay distinciones en la comunidad cristiana: "aquí no hay más griego ni judío, circunciso ni incircunciso, extranjero, bárbaro, esclavo ni libre" (Col 3,11). Esta universalidad de la Iglesia también la vemos reflejada en la Orden de San Agustín, tanto por el carácter universal de la misión, como por la vida fraterna compartida en comunidad entre personas provenientes de culturas y naciones muy distintas.

Los emigrantes y extranjeros son signo visible del universalismo constitutivo de la Iglesia católica. Jesús proclama en el evangelio: "vendrán de oriente y occidente, del norte y del sur, v se sentarán a la mesa en el Reino de Dios" (Lc 13,29); a su vez, en el Apocalipsis se contempla "una muchedumbre inmensa, que nadie podría contar, de todas las naciones, razas, pueblos y lenguas, de pie delante del trono y delante del Cordero, vestidos con vestiduras blancas y con palmas en sus manos" (Ap 7,9). A la luz del Evangelio, la situación geográfica no es importante para los cristianos y el sentido de la hospitalidad es connatural. En la Iglesia primitiva, la hospitalidad era la costumbre que tenían los cristianos para responder a las necesidades de los primeros misioneros y de otras personas necesitadas de las comunidades (Rom 12.13).

El fenómeno de las migraciones también afecta a la dimensión religiosa del hombre, y los emigrantes católicos tienen la oportunidad de alcanzar un mayor sentido de pertenencia a la Iglesia universal, al tiempo que viven dificultades cuando llegan a otras naciones. Por eso es muv importante la acogida que reciban.

Los cristianos estamos llamados a promover una cultura de la acogida, que aprecie los valores humanos que encontremos en hombres de otras latitudes; una acogida fraterna que responda a las palabras de san Pablo: "acogeos mutuamente como Cristo os acogió para gloria de Dios" (Rom La Iglesia ha contemplado siempre en los emigrantes la imagen de Cristo que dijo: "fui forastero, y me hospedasteis" (Mt 25,35); y añadió: "cada vez que lo hicisteis con uno de estos, mis hermanos más pequeños, conmigo lo hicisteis" (Mt 25,40).

Este sentido de acogida debe llegar especialmente a los más pobres



El P. Domingo, Prior Provincial con Hnos. de la Delegación de Cuba.

Cf. Mensaje para la 109<sup>a</sup> Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado (24 septiembre 2023).

y marginados, como son con frecuencia los emigrantes. Debe ser una acogida fundada en el amor a Cristo, pues el bien que hacemos al prójimo por amor de Dios, y en particular al más necesitado, se lo hacemos a Cristo. Dice el papa Francisco que para conseguir la justicia y la armonía del Reino nadie debe sentirse excluido; es preciso eliminar desigualdades y discriminaciones pues el proyecto del Reino es inclusivo y sitúa en el centro a los habitantes de las periferias existenciales entre las que se encuentran muchos migrantes y refugiados<sup>7</sup>.

Las comunidades cristianas no pueden limitarse a cuidar la primera acogida de los inmigrantes, que suele ser una asistencia general limitada en el tiempo. La auténtica acogida incluye proyectos a más largo plazo y culmina con la integración social y cultural<sup>8</sup>.

La inmigración no puede verse sólo como algo que provoca dificultades a la población local en los ámbitos educativo, de salud o laboral. La inmigración también posibilita una oportunidad de enriquecimiento y desarrollo humano integral de todos, pues la llegada de personas diferentes, que proceden de un contexto vital y cultural distinto, se convierte en un don 9. "Cuando se acoae de corazón a la persona diferente, se le permite seguir siendo ella misma, al tiempo que se le da la posibilidad de un nuevo desarrollo. Las culturas diversas, que han gestado su riqueza a lo largo de siglos, deben ser preservadas para no empobrecer este mundo"10.

La historia nos enseña que el trabajo de los migrantes y refugiados ha sido muy importante para el crecimiento social y económico de nuestras sociedades y lo sigue siendo en nuestra época: "Su trabajo, su capacidad de sacrificio, su juventud y su entusiasmo enriquecen a las comunidades que los acogen. Pero esta



El Prior Provincial con los Agustinos del Seminario de Morogoro, Tanzania

aportación podría ser mucho mayor si se valorara y se apoyara mediante programas específicos. Se trata de un enorme potencial, pronto a manifestarse, si se le ofrece la oportunidad"<sup>11</sup>.

La migración requiere una atención pastoral englobada en la misión evanaelizadora de la Ialesia. En el actual contexto de globalización tenemos la oportunidad de hacer una pastoral donde la diversidad no sea un problema, sino el camino habitual de trabajo. La migración ha cambiado el rostro de muchas comunidades cristianas y también la enriquece con su experiencia de fe. En esta situación encontramos la oportunidad de realizar una pastoral que exprese la condición católica del pueblo de Dios y nos abra al enriquecimiento de todos.

> P. Domingo Amigo, OSA Prior Provincial

<sup>7</sup> Cf. Mensaje para la 108<sup>a</sup> Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado (25 septiembre 2022).

<sup>8</sup> Cf. Pont. Consejo para la pastoral de los emigrantes e itinerantes, Erga migrantes caritas Christi, n. 42.

<sup>9</sup> Cf. Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), n. 133.

<sup>10</sup> Ibid., n. 134

<sup>11</sup> Mensaje para la 108ª Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado (25 septiembre 2022).



# CONDICIÓN MIGRANTE DE LA HUMANIDAD



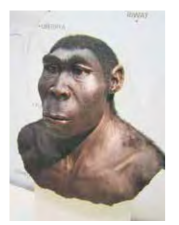
Olduwai, Tanzania, considerada cuna de la humanidad

Desde sus orígenes el ser humano ha sido una criatura en permanente estado de emigración. Los paleontólogos y antropólogos sitúan el alba de la humanidad en el África Oriental, en los actuales territorios de Kenya y Tanzania. A partir de esa región, en sucesivas etapas, la humanidad se fue dispersando por el planeta tierra.

Las fases de la humanización se sue-

Las fases de la humanización se suelen dividir en tres momentos: Homo habilis, Homo erectus y Homo sapiens. El primero (1'3 millones de años- 400.000 años) tenía la habilidad para utilizar herramientas de piedras muy sencillas de usar y tirar. Normalmente se trataba de cantos rodados, sílex o similares, que eran tallados para la obtención del filo por uno de los lados. Con ellos comienza la Edad de Piedra, aunque también empleaban huesos y madera como materia prima. Armado con sus rudimentarias herramientas el Homo habilis ya podía cazar.

Al Homo habilis le sucede el Homo ergaster, con una capacidad craneal de 880 centímetros cúbicos. Se especula con que esta especie pudiera ser la primera en establecer relaciones sociales completas, así como cierta comunicación lingüística.

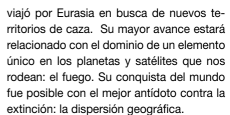


Reconstrucción del "Homo erectus"

# Homo erectus: el primer emigrante, de África a Eurasia

El Homo erectus es nuestro antepasado más directo, la especie que se atreverá a dar el salto fuera de África, expandiéndose por Eurasia. Además de heredar la habilidad lítica del Homo habilis, ya caminaba

completamente erguido. Su mayor avance estará relacionado con el dominio del fuego. El *Homo erectus* fue el primer emigrante de la historia y, al igual que los emigrantes del siglo XXI, se desplazaban de un lugar a otro en busca de nuevas oportunidades. Este homínido



Para que pudiera darse la dispersión geográfica de los primeros homínidos debieron darse las condiciones climáticas y geográficas adecuadas. Las glaciaciones acaecidas en el continente euroasiático, todavía en formación, facilitaron el descenso del nivel del mar, creando puentes por los que acceder a estas nuevas tierras. El estrecho de Dardanelos, entre la península de Anatolia y los futuros Balcanes, pudo ser una de las pasarelas por las que el *Homo erectus*, junto a otros cazadores y carroñeros, como el león, el lobo o la hiena, invadieron Europa.

# El Homo antecesor es considerada la especie homínido más antigua de Europa. Sus restos hallados en la Sierra de Atapuerca, Burgos, datan entre 750.000 a 850.000 mil años a. C.. Los paleontólogos afirman como cierto que el Homo antecesor provenía de África y llegó a Europa, bien a través del Oriente Próximo, bien por el estrecho de Gibraltar. Esta especie habitó la sierra burgalesa de Atapuerca y evolucionó en el continente europeo hasta una especie más moderna, muy similar al Homo sapiens, el llamado Homo heidelbergensis.

El Homo antecesor en Atapuerca.

Burgos.

Europa fue colonizada por el *Homo heidelbergensis*, cuya cronología se sitúa entre 600.00 - 250.000 a. C. Se trata de la especie antecesor de los neandertales, que evolucionaron en este continente en condiciones de aislamiento geográfico y, por tanto, también de aislamiento genético durante cientos de miles de años. Además de España, se han encontrado abundantes restos en Francia y Alemania.



Recreación del "Homo neandertal"

Este tipo de homínido – según los restos encontrados en Atapuerca -, poseía un cerebro entre 1.125 y 1.390 centímetros cúbicos. Algunos serían comparables al de los seres humanos modernos. Esta especie ya empleaba lanzas de madera en sus cacerías y había empezado a desarrollar la "técnica Levallois" en el tallado de lanzas de piedra, que se perfeccionarían definitivamente con el hombre de Neandertal

### El Homo neandertal

Esta especie se desarrolló entre 300.000 y 23.000 a. C. Surgió tras una glaciación, durante un período más cálido. Es la primera especie de homínido moderna que vivió en parte de Asia y Europa, extinquiéndose en la Península Ibérica.

Con una capacidad craneal entre 1.100 y 1.900 cms. cúbicos (más que los humanos actuales) los neandertales elaboraron un lenguaje propio. Eran un pueblo recolector- cazador, pero con una clara orientación carnívora, llegando a practicar – por culpa de las hambrunas o por actos rituales-, conductas carnívoras extremas, como el canibalismo.

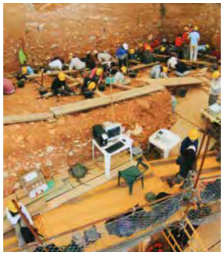
El Homo neandertal desarrolló diferentes tipos de herramientas cruciales para su supervivencia, que se adaptaban según sus necesidades: instrumentos para la caza, para descuartizar animales, elaborar materiales, cortar y pulir piedras, raspar, trabaiar en madera y encender el fuego.

# El Homo sapiens hacia Asia y Australia

El *Homo sapiens* se desarrolló entre 200.000 a. C.- 9.500 a. C.. Se considera

como lo más factible que evolucionó en África a partir de poblaciones africanas del *Homo erectus*. Desde allí se fue dispersando por el resto del mundo hace unos 100.000 años, como en el pasado habían hecho los *Homo erectus*, pero con más éxito.

Su cerebro era tres veces mayor que el del *Homo habilis* que tenía solo 600 cms. cúbicos. Su



Los yacimientos de Atapuerca, Burgos

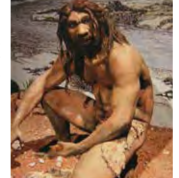
capacidad craneal era de 1.500 cms. cúbicos. Esto suponía que el *Homo sapiens* estaba dotado de un cerebro para pensar, una laringe para hablar, unas piernas para correr, unas manos prensiles como ninguna otra especie, con lo que disponía ya de la mínima equipación para lanzarse a la aventura de la historia.

Hace 130.000 años el estrecho de Bad Al Mandab – que enlaza el mar Rojo con el Golfo de Adén-, al sur en el Océano Índico y separa el cuerno de África de la Península Arábiga, tuvo un descenso en su nivel de unos 100 metros, lo que facilitó que los Sapiens pudieran cruzarlo. Este puente arábigo permitirá al Homo sapiens lanzarse a la conquista del mundo. A partir de aquí la expansión asiática será imparable. De la futura Arabia, el Homo sapiens accederá a la media luna fértil (las tierras del curso

del Nilo, el Tigris y el Éufrates, futuras cunas de las primeras civilizaciones) para partir, posteriormente, hacia tierras de la India (74.000 a. C.) o poblar China (50.000 a. C.) y dar el salto final a Australia (40.000 a. C.). Hay que tener en cuenta que, en aquella época, una masa continental continua conectaba Asia con el Sur de Indonesia.



El Paso de Bering



Recreación de un homínido en plena actividad lítica



Recreación de un hombre de Neandertal

# El Homo sapiens sapiens y la llegada a América

Hace 50.000 años ocurren cambios que harán dar el último salto cualitativo del *Homo sapiens* al *Homo sapiens sapiens o Cromagnon*, el ser humano tal y como lo conocemos en la actualidad.

El primero es la glaciación de la Edad del Hielo, que hará que los niveles de los mares y los océanos caigan entre 90 y 130 metros. Esta glaciación permitirá que en el estrecho de Bering, entre Asia y Norteamérica, se forme un puente natural por el que los humanos (entre hace 35.000 y 12.000 años) llegarían al continente americano.

El segundo cambio es de índole física y cultural. Consistiría en una alteración de los circuitos cerebrales que provocaría una revolución cultural en la capacidad de lenquaje de los humanos.

El Homo sapiens sapiens es el único que fue capaz de sobrevivir en el medio inhóspito de las glaciaciones. Desde ese momento pasará a convertirse en el ser humano protagonista desde la Edad de los Metales hasta la colonización robótica de la luna y Marte.



Lanzamiento del Apolo XI



Agricultor egipcio

## Del nomadismo al sedentarismo

Al final de la Edad de Hielo, el nivel del mar vuelve a subir borrándose el Puente de Beringia. América queda aislada de Eurasia y sus habitantes apenas volverán a tener contacto entre sí hasta 13.492 años después. Poco antes, sucederá un hecho capital para el ser humano: un numeroso grupo de caballos huye del continente americano por este puente y llega a Eurasia. Los caballos tampoco volverán a pisar tierras de América hasta que en 1492 los españoles los devuelvan a su continente de origen.

Al estabilizarse el nivel de los mares se crea una nueva orografía mundial: surgen nuevas costas, bahías, lagos y ríos. En Eurasia se conforman nuevos ríos, como el Tigris y el Éufrates, donde surgirá Mesopotamia; el Nilo en torno al cual florecerá la civilización egipcia; el Indo en Pakistán e India donde evolucionará la civilización



Reconstrucción del Hombre de Pekín

del subcontinente indio; los ríos Amarillo y Yang-Tse, cuna de la milenaria cultura china. Los valles en torno a estos ríos se vuelven fértiles y permiten que hace unos 9.500 años el ser humano da un paso definitivo del nomadismo al sedentarismo.

# La emigración sin fin

Pero el ser humano, inquieto por naturaleza, está siempre en busca de nuevas fronteras, retos y conquistas. Civilizaciones e imperios se van sucediendo unos a otros a lo largo de los siglos: culturas mesopotámicas, civilización egipcia, imperio persa, Grecia, Roma, India, China, imperios americanos, en Perú, Centroamérica, México, los imperios europeos, (España, Portugal, Inglaterra, Francia,) las nuevas potencias, de USSS y USA, India,... la aventura espacial, la llegada a la luna, hacia la conquista de Marte,...

A lo largo de la historia las grandes migraciones humanas han estado relacionadas con fenómenos como el hambre, el desempleo, las guerras, las persecuciones políticas, étnicas y religiosas, los cambios y catástrofes climáticas, la trata de personas, la decadencia o auge de ciertas regiones, el afán de conquista, la fiebre del oro, y, modernamente, también las causas turísticas, entre otras.

En el fondo de todo ello subyace la condición del ser humano como ser inquieto, en busca de un puerto donde descansar. En definitiva, la gran emigración no puede concluir hasta encontrar a Dios. Es la intuición que San Agustín formulaba en sus Confesiones: "Nos hiciste Señor para Ti y nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en Ti (Confesiones I, 1).

P. BLAS SIERRA DE LA CALLE, OSA



El astronauta Aldrin, pisando la luna

# LA COMUNIDAD CRISTIANA DE ROMA, UNA COMUNIDAD DE INMIGRANTES

"Todos los caminos conducen a Roma". Este aforismo medieval, cuvo origen provenía del milliarium aureum del foro romano construido por el emperador Augusto (20 a.C.), marcaba el punto de arranque de todas las calzadas romanas y la centralidad de la Urbe como caput mundi. La capital del imperio constituyó un polo de atracción de miles de personas provenientes de todos los rincones del imperio v los primeros cristianos romanos no constituyeron una excepción: desde diversos puntos de la cuenca mediterránea oriental se pusieron en camino hacia Roma. Unos se instalaron y permanecieron en esa ciudad de acogida (residentes permanentes), mientras que otros se hallaban de paso y regresaron a sus lugares de origen (viajeros o residentes temporales). Este flujo migratorio de seguidores de Jesús perduró durante más de 150 años favorecido por la movilidad y una lengua común, lo que permitió que el cristianismo de esta ciudad incrementara su número. Sin duda, el cristianismo romano fue un cristianismo de inmigrantes hasta el siglo III.

# 1.- Roma, un crisol de población

Aunque es difícil cuantificar la población de la capital del imperio a finales del siglo I d.C., las estimaciones de los expertos oscilan entre 850.000 y un millón de habitantes, con una densidad de población aproximada de 450-560 pers/ha. A esas cifras se llegó gracias a un período de migración masiva, que se mantuvo hasta finales del siglo II d.C. Dada la elevada tasa de mortandad, la capital imperial necesitaba unos 10,000 inmigrantes anuales v su número total rondaba entre 200,000 v 250,000 personas, lo que suponía un 25 % de su población. De esa cifra, entre el 31 y el 37 % era migración voluntaria (élite, administradores, estudiantes, intelectuales, artistas, trabajadores temporales, pobres, comerciantes...), la migración forzada (esclavos y libertos) constituía entre el 53 y



Vista del Foro Romano

el 62 %, y la migración organizada por el estado (soldados) entre el 7 y el 10 %. Estos números ciertamente cambiaron con el tiempo y el porcentaje de esclavos fluctuó dependiendo de la situación económica y política de cada momento.

La proveniencia de esa población era diversa, llegando a las puertas de Roma procedentes de todas las provincias y territorios conquistados por el imperio (inmigrantes de larga distancia) o desde las regiones italianas (inmigrantes de corta distancia), así como desde los suburbios de la misma Urbe, que de alguna forma actuaban como "ciudades dormitorio" de la época, con el trasiego matutino de traba-

El Foro Trajano, Roma





jadores de clases bajas que acudían a sus puestos de trabajo, a mercados o a espectáculos de todo tipo, para regresar a sus hogares en las horas vespertinas. También podía tratarse de élites, como Plinio, que se retiraban habitualmente a sus villas de la campiña, moviéndose con frecuencia entre el contexto rural y urbano.

Los motivos para dejar sus lugares de origen fueron muy diversos. Hubo personas obligadas a hacerlo (servicio militar o esclavos), mientras que otras abandonaron de forma voluntaria sus hogares debido al declive económico, la pérdida de empleo. la alienación cultural o a los desastres naturales de sus lugares de origen y optaron por trasladarse a Roma gracias a los múltiples beneficios y factores de atracción que ofrecía: oportunidades de estudio, de empleo, el atractivo de una ciudad multicultural, ambiciones políticas, incluso el subsidio de cereales proporcionado por el estado. Séneca, un "extranjero" nacido en Córdoba e instalado en la capital, expresa de forma admirable un cúmulo de motivos para que personas de todas las clases sociales fluyeran a la ciudad de las siete colinas:

"Mira esta multitud..., la mayor parte carece de patria. De sus municipios y colonias e incluso de todo el orbe de la tierra han afluido aquí: a unos atrajo la ambición, a otros los deberes de un empleo público, a otros un cargo de embajadores, a otros la molicie que busca un lugar cómodo y suntuoso para sus vicios; a otros el interés por los estudios liberales, a algunos los espectáculos, a otros los arrastró la amistad,

a otros un dinamismo capaz de demostrar sus posibilidades en un amplio campo; traen unos su venal belleza y otros su venal elocuencia. No existe especie de hombres que no venga a esta ciudad, donde tan alto se aprecian las virtudes y los vicios. Manda que a todos ellos se les llame por sus nombres, y pregunta de qué patria es cada uno; verás que casi todos han abandonado su hogar para venir a esta ciudad grande y bella sin duda, pero que sin embargo no es la suya. Ahora deja esta ciudad, que en cierta manera puede llamarse la patria común" (Cons. ad Helviam 6.2-3).

Este pasaje muestra cómo Roma constituía una verdadera cosmópolis y un crisol de pueblos y culturas. La ciudad constituyó el ápice del sistema migratorio romano, el imán de atracción y destino final para muchas personas que provenían de todas partes del imperio y el punto de partida para los romanos que iban a las provincias. Esta amplia presencia de extranjeros en la ciudad constituyó un topos en la literatura romana: Roma era el epítome del mundo. en el que ciudades enteras, e incluso pueblos, se habían asentado. Funcionó como símbolo del poder y dio lugar a una imagen distópica de una ciudad en la que se juntaron todos los vicios del mundo. La heterogeneidad de la población romana y de sus barrios contribuyó probablemente al malestar social en la ciudad, ya que el aumento de la densidad de población obligó a pueblos diversos a intentar convivir en armonía. Para Salustio (Catil. 37), la Roma del siglo I a.C. constituía un pozo de agua en el que fluían los deshonrados y los criminales, un sentimiento del que se hicieron eco Lucano (Fars. 7,405) y Juvenal (Sat. 3,58-80). El rápido aumento de la población también ejerció presión sobre los recursos de la ciudad, lo que llevó al emperador a expulsar periódicamente de la ciudad a grupos foráneos y a negarles el subsidio de cereales en épocas de tensión económica. Las inscripciones de Roma atestiguan el elevado número de "extranjeros" que vivían en la ciudad. La antigua Roma era una sociedad multiétnica y multicultural.



Sociedad en el imperio romano

Ciudadanos de la antigua Roma





Interior de una casa romana

La movilidad geográfica de las personas dentro del Imperio tuvo consecuencias directas sobre la composición demográfica de la ciudad y su proceso de urbanización, pero con las personas se desplazaron también ideas y culturas, escuelas filosóficas y religiones que se asentaron en Roma, entre ellas el judaísmo y posteriormente el cristianismo. Esta migración posibilitó, sin duda alguna, una de las mayores transferencias de conocimientos del mundo antiguo.

## 2.- El cristianismo en Roma

El movimiento de Jesús, surgido en una parte recóndita del imperio, pronto traspasó las fronteras de Palestina gracias a la intensa actividad de sus misioneros itinerantes. En primer lugar, se extendió a las áreas cercanas de Siria y Asia Menor, pero pronto, siguiendo las calzadas romanas o las vías de navegación, llegaría en la década de los años 40 a la capital del imperio. Desconocemos los albores del movimiento cristiano en Roma. La primera mención indirecta del cristianismo en esta ciudad se refiere a Prisca y Áquila (Hch 18,2), inmigrantes judíos procedentes del Ponto y residentes en Roma, pero expulsados por un edicto del emperador Claudio, presumiblemente en el año 49 d.C. De este decreto imperial se concluye que, al menos, a finales de los años 40, es decir, antes del comienzo de la misión paulina en Europa, existió en Roma un círculo activo de seguidores de Jesús, cuya relación con los judíos fue problemática dentro de alguna sinagoga. Estos primeros misioneros procedían de oriente próximo, donde Jerusalén era el centro del cristianismo de etnia judía y Antioquía del cristianismo de etnia gentil. El cristianismo romano surgió en el ámbito del judaísmo romano y sus primeros años de existencia estuvieron íntimamente ligados al destino del judaísmo en dicha ciudad. Sus primeros seguidores en la Urbe provenían del judaísmo y de grupos extranjeros de lengua griega afincados en Roma y en contacto con los judíos. Se trataría de antiguos prosélitos o "temerosos de Dios" que frecuentaban la sinagoga y estaban familiarizados con las tradiciones judías.

Los vecinos de los seguidores de Jesús y sus colegas de trabajo en Roma no eran precisamente "romanos genuinos o autóctonos", sino que en la mayoría de los casos se trataba de otros extranjeros. Esto significa que los cristianos entraban en contacto normalmente con otros pueblos o grupos, que, como ellos, eran inmigrantes extranjeros en la gran metrópoli. Lucas menciona en Hechos la existencia de cristianos en dos ciudades de Italia antes de la llegada de Pablo a la capital del Imperio: Pozzuoli (Hch 28,13s) e indirectamente Roma (Hch 18,2; 28,15). Pablo escribirá su carta a los cristianos romanos en griego, por lo que podemos suponer que sus destinatarios provenían de la cuenca mediterránea oriental. Los nombres de las personas saludadas en la lista de Rm 16 han sido objeto de minuciosos estudios y nos han proporcionado una idea de la presencia de los inmigrantes del este, de la posición jurídica y social de algunos miembros de la comunidad cristiana de Roma, del papel de la mujer en el cristianismo romano y de la estructura de la iglesia romana, tanto física como a nivel de organización.

Un análisis prosopográfico y la comparación de las formas de los nombres en-

contrados en Rm 16,3-16 con nombres de inscripciones, muestra que, de trece nombres comparables, cuatro indican un origen libre (libertos) y nueve provendrían de origen no libre. De las veintiséis

Mercado de la antigua Roma





personas mencionadas en Rm 16,3-16 con su nombre propio, doce provenían del este. Tanto del estudio prosopográfico del cap. 16, como del análisis de los destinatarios literarios y del contenido de la carta emerge una población mixta, compuesta de seguidores provenientes del judaísmo y de otras etnias afincadas en Roma, constituvendo los judeocristianos una minoría (15%). Esto nos permitiría concluir que la mayoría de los seguidores de Cristo en Roma provendrían de ámbitos gentiles extranjeros, previamente en contacto con la sinagoga. Algunos se organizaron conforme a sus orígenes étnicos, pues una de las comunidades domésticas era fundamentalmente iudía, mientras que otras dos estaban compuestas en su mayor parte de gentiles, esclavos o libertos, de lengua griega. Destaca a su vez la movilidad o la posibilidad de viajar de algunos de sus miembros y el papel que jugaron algunas mujeres dentro de esas comunidades domésticas.

El mismo apóstol Pablo constituye un buen ejemplo de migrante. Nacido en Tarso, educado en Jerusalén y viajero incansable, su misión itinerante le llevó por diversas regiones (Asia Menor, Macedonia, Acaya...) para acabar sus días en Roma. Su educación le preparó lo suficiente para su posterior compromiso como evangelizador transcultural en la migración.

Al margen de otras obras escritas en griego, cuyo origen romano es muy discutido, p.ej. la carta a los Hebreos, sabemos que las comunidades de Roma escriben en griego una misiva a finales del s. I (1 Clem, ca. 96) dirigida a los cristianos de Corinto para que vuelvan a instaurar en sus puestos a los ancianos depuestos. En este caso, se explica fácilmente el empleo de la lengua griega, debido a sus destinatarios.

Se esperaría que una vez que el cristianismo ha llegado a Roma, con el tiempo se adaptara al aspecto lingüístico, pues desde la sociología se considera que tras dos o tres generaciones, los migrantes adoptan el lenguaje de la sociedad de acogida, por tanto, es de suponer que la tercera generación de cristianos romanos tuviera como lengua vehicular el latín. Sin embargo, ese no es el caso, ya que la literatura cristiana producida en Roma durante todo el siglo Il y las inscripciones funerarias hasta el año 250 continúan empleando el griego. Sorprende que el primer escrito cristiano romano compuesto en latín, al margen de algún texto bíblico traducido, proceda de inicios del siglo III de la pluma de Minucio Félix, Octavio, precisamente un "extranjero", probablemente africano.

El hecho de que el griego haya constituido la lengua vehicular de los cristianos en el corazón del imperio durante más de 150 años, se ha querido explicar porque sería la lengua de prestigio vinculada a las Escrituras, tanto del AT (LXX) como del NT, y por motivos litúrgicos. Dudo, sin embargo, que ese fuera el motivo real del uso de la lenqua frança de la koiné en Roma, pues de haber sido así no se explica por qué no se continuó con la misma praxis más allá del siglo II o por qué no sucedió lo mismo en el norte de África. Además, los textos literarios

# romanos compuestos en griego, que mencionaremos posteriormente, no son textos vinculados al ámbito litúrgico. Que el griego fuera el lenguaje culto de las élites romanas o la lengua de los esclavos, tampoco es totalmente cierto. Conocemos muchos hombres cultos y literatos que vivieron en Roma y escribieron en latín. Incluso algunos de nuestros ilustres literatos hispanos (Séneca, Quintiliano, Marcial...), inmigrantes en Roma, todos ellos escribieron en latín. Y los esclavos procedentes de Germania, las Galias o Hispania difícilmente aprenderían griego. El motivo habrá que buscarlo en el flujo continuo de inmigrantes cristianos provenientes de la parte oriental del imperio que motivaba que el griego de la koiné persistiera como lengua vehicular durante siglo y medio, en un lugar donde se suponía que el latín era la lengua oficial del imperio.

# 3. El aluvión de extranieros en las comunidades cristianas romanas del s. II

Aunque las fuentes conservadas apenas permiten vislumbrar el movimiento de los cristianos y los conflictos derivados del mismo, se pueden observar algunas pautas características, a menudo no muy di-



Retrato de pareja romana



Relieve cristiano en las catacumbas de Roma

ferentes de las migraciones actuales. Para empezar, la migración y los migrantes no solo fueron fundamentales para el desarrollo del cristianismo en Roma desde el principio, sino también hasta finales del siglo II.

A inicios del siglo II, en tiempos de Trajano, Ignacio compone una epístola a los Romanos en griego. Pocos años más tarde, un liberto romano, Hermas, dedicado a los negocios, escribe a sus correligionarios romanos en griego. E incluso pide que se hagan dos copias de su escrito, una de las cuales será confiada a Grapta para que la lea a las viudas y a los huérfanos (*Vis* II 4,3), lo que denota que, hacia el año 140, el griego continúa siendo la lengua del ámbito familiar de gente poco instruida.

A lo largo del siglo II, veremos aparecer en suelo romano grandes maestros y escuelas cristianas, la mayoría de ellos procedentes de la parte oriental del imperio. Este movimiento de personas muestra patrones heterogéneos y sus enseñanzas traídas a Roma entraron en confrontación con las tradiciones v orientaciones de la Gran Iglesia romana. Mencionaremos algunos maestros y escuelas. Marción de Sínope († ca. 160) se instaló en la capital hacia el año 140, suscitando un amplio debate acerca del canon del Nuevo Testamento. Casi al mismo tiempo, otro influyente y polémico maestro, Valentín († después de 160) procedente de Alejandría, permaneció durante un tiempo en Roma v tras unos 15 años abandonó la capital para trasladarse a Chipre. Otros grupos que se enfrentaron a la corriente principal de la Iglesia de Roma procedían de diversas partes de Asia Menor y un número significativo de sus miembros llegó a Roma en el s. II: La patria de los Quartodecimanos era la provincia de Asia y los Nuevos Profetas surgieron en Frigia. Por otra parte, los fundadores de los teodocianos llegaron de Bizancio y las ideas modalistas se desarrollaron en Esmirna (o en algún lugar de Asia).

La inmensa mayoría de los seguidores de Jesús activos en la capital y cuya información biográfica puede reconstruirse, parece proceder de fuera de dicha ciudad. Algunos, como Apolónides, Hermófilo,

Cleómenes y Artemón, llevan nombres griegos, aunque este hecho no es suficiente para considerarlos emigrantes. Por el contrario, cuatro personas, Florino, Natalio, Cayo y Sabelio, de los trece individuos con orígenes razonablemente seguros, podrían considerarse nativos de Roma (o de Italia). A pesar del silencio habitual sobre el lugar de origen de las personas trasladadas a Roma, en cuatro casos podemos estar más o menos seguros. Práxedes con su "monarquianismo" (Dios padre crucificado y muerto) llegó a Roma procedente de Asia, aunque posteriormente se instaló en Cartago. Por su parte, en la misma época, Epígono de Esmirna se dedicó principalmente a la enseñanza y fundó una rama de los noéticos en Roma. Bajo el liderazgo de su discípulo Cleómenes, la escuela no solo experimentó un fuerte auge, sino que también parecía estar firmemente establecida en medio del cristianismo romano de la ciudad. En cambio, el contexto biográfico de seis individuos, Esquines, Asclepiodoto, Blasto, Proclo, Teódoto, el banquero, y el Autor de la Refutatio solo puede reconstruirse provisionalmente a partir de criterios onomásticos y algunas consideraciones histórico-sociales. A pesar de las limitaciones de este material, parece probable que también fueran emigrantes de la parte oriental del Imperio. Sin embargo, no se puede descartar la posibilidad de que algunos de ellos, como el autor de la Refutatio, fueran inmigrantes de primera generación y no nacidos en el extranjero.

Lo mismo cabe decir de sus oponentes, de los defensores de las tradiciones locales y de los representantes de la corriente dominante de la Iglesia de Roma. El famoso filósofo Justino, nacido en Flavia Neapolis en Samaría, vivió en Roma y fundó su propia escuela a la que asistieron de forma directa o indirecta ilustres alumnos como Taciano y Rodón, ambos procedentes asimismo de la parte oriental del imperio (Asia Menor). El obispo romano Víctor posiblemente provenía del norte de África, quien según Jerónimo habría escrito alguna obra "mediocre" en latín. Solo con Tertuliano y Minucio Félix aparecieron en escena destacados autores





Símbolo cristiano de las catacumbas de Roma



Pintura de las catacumbas de Roma



latinos. Tertuliano vivió una época en Roma durante la segunda mitad del s. II, pero es cuestionable que en ese periodo fuera cristiano. Su actividad literaria comenzaría más tarde en África. Asimismo, Cecilio que com-

> puso el Diálogo y Minucio Félix, escribió su diálogo Octavio, eran oriundos de África. Llama la atención que estos primeros representantes cristianos con elevada educación latina sean juristas de origen africano. Las observaciones onomásticas de Céfiro y Calixto también sugieren que podrían ser originarios de fuera de Roma, aunque las fuentes son demasiado fragmentarias como para extraer conclusiones convincentes. Independientemente

de todas las limitaciones de estas pruebas, no se puede pasar por alto una tendencia: La mayoría de los protagonistas conocidos, ortodoxos y heterodoxos por igual, no eran nativos de Roma, sino emigrantes o, al menos, con antecedentes de emigración.



Aunque en las dos últimas décadas se ha producido un tsunami de literatura académica relativa a la migración en general y a la migración a Roma en particular, los movimientos de cristianos llegados a Roma, especialmente en los primeros siglos, han permanecido en gran parte como territorio inexplorado. Sin embargo, los estudios recientes reconocen la importancia de la migración y la movilidad en el mundo antiguo, y especialmente del cristianismo de los orígenes, un movimiento judío surgido en Galilea entorno a la figura de Jesús

> de Nazaret. Los recursos humanos de los judíos emigrantes de la diáspora procedentes ciudades de mediterráneas helenizadas del Imperio Romano proporciona

ron la columna vertebral para una difusión exitosa del Evangelio a diversos pueblos. Muchos emigrantes judíos de la diáspora seguidores de Jesús participaron en la difusión inicial de la creencia en Cristo, aunque sus nombres e historias no havan llegado hasta nosotros en la mayoría de los casos. En general, sus esfuerzos fueron mucho menos espectaculares que en el caso de Pablo, Pedro..., pero a la larga, sus estrategias para comunicar el evangelio del amor de Dios que traspasa fronteras dentro, alrededor y más allá de sus hogares -en estrecha comunicación con familiares, vecinos, compañeros de trabajo, redes sociales de la época- resultaron muy eficaces. Así llegó el cristianismo a la capital del imperio.

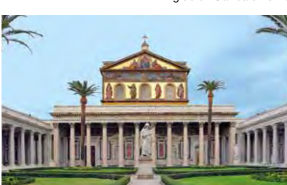
Gracias a la migración continua de personas cristianas procedentes del Oriente cercano florecieron las comunidades romanas, siendo estas muy heterogéneas, con diversas y confrontadas orientaciones teológicas. Así, la capital del imperio se convirtió durante el siglo II en un laboratorio experimental donde se fraguaron las líneas maestras que llevarían a la configuración de la Gran Iglesia. Además, durante más de 150 años, el griego posibilitó la comunicación entre sus miembros y la plasmación de sus teologías. Sorprende que durante ese siglo y medio no conozcamos cristianos romanos "autóctonos" o provenientes de provincias del imperio occidental y solo en el siglo III encontramos intelectuales africanos afincados en Roma escribiendo en latín. La creación de comunidades de fe multiétnicas e interculturales apareció como la respuesta adecuada al significado transfronterizo del evangelio, acogiendo e integrando a cualquier persona, fuera judío o gentil, mediante la superación de todas las fronteras de separación étnica, lingüística y cultural. Esa actitud y capacidad de acogida, así como la superación de todo tipo de fronteras constituyen un ejemplo vivo para la situación actual de las comunidades cristianas y religiosas del siglo XXI. En un mundo globalizado y de migrantes todos somos extranjeros.

Fr. DAVID ÁLVAREZ CINEIRA. OSA



Estatua de San Pablo en la Pza, S. Pedro de Roma

Basílica de S. Pablo de Roma



# LA IGLESIA CATÓLICA, UNA IGLESIA EMIGRANTE DESDE SUS ORÍGENES

"En homenaje agradecido a quien fuera nuestro profesor de Biblia en el Instituto Patristicum Augustinianum (Roma) por los años 1981-1984, el agustino Santos Sabugal García, fundador de las Agustinas Siervas del Señor para la Evangelización, recientemente fallecido en Civitavecchia (Italia) el 14.04.2024. Quien tanto escribió sobre el Mesías, el Padre nuestro, el Credo, el ciego de nacimiento, y la Resurrección haya sido premiado con el estar, ver, amar y alabar al Señor cara a cara".

El presente artículo está dividido en una Introducción (importancia de la emigración, cada emigrante es Cristo que llama a nuestra puerta); 1. Emigrantes y vagabundos desde los orígenes; 2. Tipología neotestamentaria del libro del Éxodo; 3. Jesús, José y María: familia emigrante; 4. Pablo, migrante apóstol de los pueblos; y Conclusión.

# Introducción

Si ya en el Antiguo Testamento se solicita amar al emigrante como a uno mismo, recordando la propia experiencia de haber sido emigrantes en Egipto: «El emigrante que reside entre vosotros será para vosotros como el indígena: lo amarás como a ti mismo, porque emigrantes fuisteis en Egipto. Yo soy el Señor vuestro Dios» (Lv 19,34); la iglesia hoy, que está celebrando la 109ª Jornada del Emigrante y Refugiado (2023), sensible como siempre a todo lo que tenga que ver con los más desfavorecidos, proponiendo soluciones evangélicas y apoyando los derechos humanos, está viendo la emigración como un encuentro entre hermanos (Pablo VI, 1968.1971) una provocación para la justicia (Pablo VI, 1974); los emigrantes son los constructores de Europa (card. Jean Villot, 1977), una escuela sin fronteras (card. Agostino Casaroli, 1979), las mujeres cristianas pueden prestar un gran servicio a la causa de



Adán y Eva en el Paraíso. Catecismo chino hacia 1925. Museo Oriental, Valladolid

la evangelización (Juan Pablo II, 1995); un camino para cumplir la misión de la Iglesia hoy (Juan Pablo II, 2001), un signo de los tiempos (Benedicto XVI, 2006); una sola familia humana (Benedicto XVI, 2011), una peregrinación de fe y esperanza (Benedicto XVI, 2013); una iglesia sin fronteras, madre de todos (Francisco, 2015), una interpelación a la que hay que responder con el evangelio de la misericordia (Francisco, 2016), es necesario acoger, proteger, promover e integrar a los desplazados internos (Francisco, 2020), hacia un nosotros cada vez más grande (Francisco, 2021); construir el futuro con los migrantes y refugiados (Francisco, 2022) y libres de elegir migrar o quedarse (Francisco 2023).

Hay además una razón cristológica, cada emigrante es Cristo que llama a nuestra puerta: «Porque tuve hambre, y ustedes me dieron de comer; tuve sed, y me dieron de beber; estaba de paso, y me alojaron; desnudo, y me vistieron; enfermo, y me visitaron; preso, y me vinieron a ver» (Mt 25,35-36). Estas pa-



labras resuenan como una exhortación constante a reconocer en el migrante no sólo un hermano o una hermana en dificultad, sino a Cristo mismo que llama a nuestra puerta<sup>1</sup>.



Expulsión de Adán y Eva del Paraíso. Catecismo chino hacia 1925. Museo Oriental, Valladolid

El mismo papa Francisco había señalado al inicio de su pontificado que la emigración no es solo un problema que debe ser afrontado, sino:

un hermano y una hermana que deben ser acogidos, respetados y amados, una ocasión que la Providencia nos ofrece para contribuir a la construcción de una sociedad más justa, una democracia más plena, un país más solidario, un mundo más fraterno y una comunidad cristiana más abierta, de acuerdo con el Evangelio. Las migraciones pue-

den dar lugar a posibilidades de nueva evangelización, a abrir espacios para que crezca una nueva humanidad, preanunciada en el misterio pascual, una humanidad para la cual cada tierra extranjera es patria y cada patria es tierra extranjera<sup>2</sup>.

# 1. Emigrantes y vagabundos desde los orígenes

Entre las consecuencias que tuvo el pecado [ruptura de confianza en las relaciones hombre-Dios (oyen el ruido de los pasos de Dios, no escuchan su voz, se ocultan, tienen miedo, se esconden), hombre-mujer (desnudo, compañera, seducción, apetencia, dominio, dolor) y las relaciones hombre-mundo (maldito el suelo -espinas y abrojos-, sudor y fatiga para el sustento, comerá hierba, volverá al polvo)], fue una la de ser expulsados del jardín del Edén para que labrase el suelo de donde había sido tomado (Gn 3,23-24). Pero no estaba todo perdido:

«enemistad pondré entre ti y la mujer, y entre tu linaje y su linaje: él te pisará la cabeza, mientras acechas tú su calcañar» (Gn 3,15). Para el hombre y su mujer pecadores hizo Dios «túnicas de piel y los vistió» (Gn 3,21); incluso la mujer concibe un hijo «con el favor de Yahveh» (Gn 4,1). Promesa de salvación, providencia y bendición es la quintaesencia del Dios del Antiguo Testamento.

El primer fratricida (**Caín**) recibió la maldición de Yahveh: «vagabundo y errante serás en la tierra» (Gn 4,12); pero, al mismo tiempo, Yahveh lo protegerá, pues «quienquiera que matare a Caín, lo pagará siete veces». Y Yahveh puso una señal «para que nadie que le encuentre le atacara» (Gn 4,15). Como muy bien expresó S. Pablo «allí donde abundó el pecado (soberbia, desobediencia, fratricidio) sobreabundó la gracia» (Rm 5,20-21).

El autor sagrado subraya la ferocidad y violencia de los descendientes de Caín: «Caín será vengado siete veces, más Lamec, lo será setenta y siete» (Gn 4,24), Y no tiene empacho el autor sagrado en señalar que «la maldad del hombre cundía en la tierra, y que todos sus pensamientos que ideaba su corazón eran puro mal de continuo» (Gn 6,5); hasta el punto de querer Dios «exterminar» al hombre creado, ganado y aves del cielo, «porque me pesa haberlo hecho» (Gn 6.7). Pero de nuevo la misericordia de Dios triunfa por goleada: concedió a Lamec 777 años de vida. Noé «halló gracia a los ojos de Yahveh» (Gn 6,8), y «fue el varón más justo y cabal de su tiempo» (Gn 6,9), «el único justo que he visto en esta generación» (Gn 7,1), con quien Yahveh estableció una alianza (Gn 6,18; 9,11-17)), lo bendijo Dios a él y sus hijos (Gn 9,1), con el fin de ser «fecundos y multiplicaos; pululad en la tierra y dominad en ella» (Gn 9,7). Y, por si fuera poco, Lamec y Noé formarán parte de la genealogía del mismo Cristo Jesús (Lc 3,36).

<sup>1</sup> Francisco, Mensaje JMER 2023 (24.09.2023). JMER= Jornadas Mundiales del Emigrante y Refugiado.

ld., Mensaje JMER 2014 (05.08.2013).

La humanidad no aprendió a actuar como Yahveh. Si este apartó las aguas con el firmamento (Gn 1,6-7), aquella se empeñó en unir «una torre con la cúspide de los cielos» (Gn 11,4). Entonces hubo confusión, embrollo y dispersión (Gn 11,7-9), reunidos de nuevo por el Buen Pastor (Jn 10,16), mediante su muerte (Jn 12,52) y renovando el entendimiento por medio de la efusión del Espíritu Santo en Pentecostés (Hch 2,1-11).

Téraj con su hijo Abram, su nieto Lot y su nuera Saray salieron juntos de Ur de los caldeos (Gn 11,31; 12,4.5) y en Siguén construyó un altar a Yahveh (Gn 12,7); entre Betel y Ay «edificó un altar a Yahveh e invocó su nombre» (Gn 12,8). Tuvo que pasar una temporada en Egipto a causa del hambre que abrumó el país (Gn 12,10). La vida del marido («me matarán a mí y a ti te dejarán» (Gn 12,12) y la mentira: «di por favor que eres mi hermana» (Gn 12,13) cotizaban en la conciencia del patriarca por encima del honor de la mujer: «yo -dice el Faraónla tomé por mujer» (Gn 12,19); razón por la cual, además de las «grandes plagas» (Gn 12,17) Abram fue expulsado: «he ahí a tu mujer: toma y vete» (Gn 12,20). Regresó «muy rico en ganado, plata y oro» (Gn 13,2) al lugar donde había invocado el nombre de Yahveh, entre Betel y Ay (Gn 13,3-4). El episodio tiene un claro y profundo significado: Habiendo salido de la idolátrica Ur de Caldea, donde Téraj, padre de Abram y de Najor, servían a otros dioses (Jos 24,2), en Canaán dan culto a Yahveh, elevando un altar e invocando su nombre. Este viaje o paso se convierte en modelo de toda conversión, que es abandonar los ídolos, que esclavizan, y ponerse al servicio de Dios vivo y verdadero, que libera (1Tes 1,9).

Parece que fue San Agustín el primero en hablar de "*la Iglesia desde Abel*", considerando que los justos del Antiguo Testamento ya eran de alguna manera cristianos. Así lo expresa con lucidez el hijo de Santa Mónica:



Caín y Abel. Pintura de James Tissot c. 1896-1901

El Señor Jesucristo, hombre perfecto en su totalidad, es cabeza y cuerpo. Reconocemos la Cabeza en aquel hombre que nació de María Virgen, padeció bajo el poder de Poncio Pilato, fue sepultado, resucitó, ascendió al cielo, está sentado a la derecha del Padre, desde donde lo esperamos que venga como juez de vivos y muertos; éste es la Cabeza de la Iglesia (Ef 5,23). El cuerpo de esta cabeza es la Iglesia; no sólo la que reside en este lugar, sino la que está extendida por toda la tierra, ni sólo la que existe en este tiempo, sino la que ya existía desde los tiempos de Abel, hasta los que han de nacer y creer hasta el fin del mundo; es decir la Iglesia es todo el pueblo de los santos que pertenecen a la única y misma ciudad. Esta ciudad es el Cuerpo de Cristo, y su Cabeza es Cristo3.

Esta idea del Hiponate la siguieron varios padres de la Iglesia y el mundo medieval. La recuperó también, entre otros, uno de los grandes padres conciliares, el dominico y cardenal Yves Marie-Joseph Congar (1904-1995)<sup>4</sup>, y el Concilio Vaticano II lo cita con claridad meridiana en su Constitución Dogmática

<sup>3</sup> S. Agustín, Enar in ps. 90, 2, 1; 142, 3; Civ. Dei 18, 51; De bapt. 1,15,24.

<sup>4</sup> Y. Congar, Études d'ecclésiologie médiévale, Londres 1983, 79-108.



sobre la Iglesia: «todos los justos desde Adán, **desde el justo Abel** hasta el último elegido serán congregados en una **Iglesia universal** en la casa del Padre» (LG 2).

**Del pueblo de Israel**, prefigura del nuevo pueblo de Dios, **la Iglesia**, viene narrado su origen histórico-salvífico en los cinco siguientes libros de la Biblia (Ex 1,1-Jos 24). El atento lector verá que se narra «De la esclavitud al servicio» (Ex 1,1-15,21); el «servicio en el desierto» (Ex 15,22-Dt 34,12) y la Conquista y posesión de la «tierra» (Jos 1,1-21,45).

Dios aparece aquí como el Dios fiel a sus promesas. La numerosa descendencia prometida al patriarca Abraham [como «las estrellas del cielo» (Gn 15,5), «te multiplicaré sobremanera» (Gn 17,2)] y ser «forasteros en tierra extraña. Los esclavizarán y oprimirán durante cuatrocientos años» (Gn 15,13), se comienza a cumplir: «los israelitas fueron fecundos y se multiplicaron» (Ex 1,7), «les impusieron duros capataces para aplastarlos bajo el peso de duros trabajos» (Ex 1,11), si bien «cuanto más les oprimían, tanto más crecían y se multiplicaban, de modo que los egipcios llegaron a temer a los israelitas» (Ex 1,12). A pesar de todas las dificultades: «redujeron a cruel servidumbre a los israelitas», «les amargaron la vida» con «rudos trabajos» y «toda suerte de labores», «toda clase de servidumbre» (Ex 2,13), y violencia contra los infantes: «si es niño hacedle morir» (Ex 2,16); Dios «favoreció a las parteras y el pueblo se multiplicó» (Ex. 2,20); hizo surgir un libertador, Moisés; y Yahveh «escuchó los clamores del pueblo» (Ex 2,23; 3,3,1) y «visto lo que han hecho en Egipto» (Ex 3,16), decide bajar para liberarlo (Ex 3,8), para llevarlo a una tierra «que mana leche y miel» (Ex 3,8), «sacarlos de la tribulación» (Ex 3,17).

Liberación que Dios hace como una guerra santa al Faraón, «el enemigo»



Emigración de Abraham. Pintura de Molnar, 1850

(Sal 106,10) de su pueblo y los ídolos de Egipto (Ex 12,12), revelándose Yahveh como el único Dios salvador<sup>5</sup>. Liberación con una finalidad principalmente cúltica: «para que le den culto en el desierto»<sup>6</sup>, reconocido por Faraón<sup>7</sup>, Moisés y los siervos del Faraón (Ex 8,23; 10,8), y hacer de ellos su pueblo<sup>8</sup>.

La narración de cada uno de los «signos y prodigios» presenta una composición homogénea: a) al mandato de Yahveh; b) sigue la realización del «prodigio»; c) reaccionando el Faraón con la obstinación y el «endurecimiento del corazón». Y esto con una triple finalidad: para obrar señales en medio de ellos (Ex 10,1), para ser un memorial y transmitirlo a sus hijos (Ex 10,1) y para que sepan que Él es Yahveh, su Dios, y ellos su pueblo (Ex 10,2; cf. Ex 6,7).

El Dios de Israel promete y realiza el decisivo «signo» de Su superioridad sobre los ídolos de Egipto (Ex 12,12), prescribiendo a Israel hacer un memorial perpetuo de esta gesta salvífica. Yahveh mostró su potencia salvífica destruyendo en el mar a los enemigos de su pueblo, quien viendo Su victoria y experimentando Su salvación, creyó en Él y en Moisés su siervo, no sin manifestar su fe en un canto de alabanza y acción de gracias. Con esta fe cantada Israel se vuelve el pueblo de la alabanza (Judit, Tobías,



La ruta del viaje de Abraham



Abraham contemplando las estrellas, Grabado de Linien, 1908

<sup>5</sup> Ex 8,6.18; 9,29; 10,2; 12,12.17.27.51; 13,3.8-9.14.16; 14,4.13-14.17-31; 15,1-21.

<sup>6</sup> Ex 3, 18; 4, 23; 5,1-3; 7, 26; 8,16; 9,13; 10, 3.7.8.11.24; 12,31.

Ex 8,4; 9,28; 10,24

<sup>8</sup> Ex 6,6.8; Cf. 8,16; 9,1.13; 10,3.

Samuel, etc. cf. Sal 18). El «en verdad es justo y necesario darte gracias siempre y en todo lugar», tiene aquí su inicio.

Liberado de la opresión, Dios conduce a su Pueblo al desierto (lugar de la luna de miel de Yahveh con su amado pueblo), para probar su fe y acrisolarla en las pruebas (Dt 8,2-6), delante de las cuales Israel responderá con la «murmuración» contra Moisés y contra Diosº, quien castiga al Pueblo y, «convertido» por las oraciones de Moisés (Ex 32-33), hace triunfar su misericordia.

Dios toma la iniciativa de hacer de Israel liberado su Pueblo como «un reino de sacerdotes» (Ex 19,4-6) del «Dios al que pertenece toda la tierra» (Ex 19,5), es decir, con una misión sacerdotal para todos los pueblos y les manifiesta su voluntad en los mandamientos (Ex 20-23), obedeciendo a los cuales, Israel sirve a Dios sometiéndose a su dominio: así viene inaugurado de nuevo el Reino de Dios en el Pueblo de Israel, con el cual Dios hace una alianza, sellada con la sangre (=vida) derramada sobre el altar (=Dios) y sobre el pueblo (Ex 24,6-8), introducido en su comunión de vida. El amplio espacio dedicado a la descripción del santuario y el culto (25-31; 35-40) subraya la misión sacerdotal de Israel: dar culto a Dios como vicario de todos los pueblos.

Lo mismo tiene que hacer **Isaac**, por hambre en el país, tuvo que ir a Guerar, a



Emigración de Abraham. Pintura de Molnar, 1850

donde Abimelec, rey de los filisteos (Gn 26,1), con la misma treta paterna: «es mi hermana» (Gn 26,7), decía de su mujer Rebeca. Pero en este caso el rey filisteo ordenó a su pueblo que quien tocara a Isaac o Rebeca moriría sin remedio (Gn 26,11). Su prosperidad fue en aumento, cosechando hasta «el ciento por uno, rebaños de ovejas, vacadas y servidumbre; convirtiéndose en un hombre riquísimo, hasta el punto de que los filisteos le tenían envidia» (Gn 26, 12-14). Tuvo también que separarse de Abimelec a la vaguada de Guerar, subir a Bersebá, donde invocó el nombre de Yahveh (Gn 26, 16-25) e hizo pacto de paz con el rey filisteo (Gn 26,26-31).

Abraham invitó a su hijo a tomar mujer de su tierra y patria (Gn 24,3-4). Lo mismo hace Isaac con su hijo Jacob para que tomase esposa de Paddán Aram (Gn 28,2-5). Será la pastora Raquel, nieta de Najor e hija de Labán (Gn 29,5.7), la pretendida, aunque para conseguirlo tuvo que servir Jacob en la casa de Labán durante siete años (Gn 29,20). Cumplido el plazo, Labán le dio a Jacob a su hija mayor Lía (madre de Rubén, Simeón, Leví y Judá), según costumbre del lugar (Gn 29,26). Y después de la semana de fiestas nupciales (Jc 14,12, 17), Raquel, estéril, como otrora Sara, ofreció a su esclava Bilhá a Jacob para que diera a luz sobre sus rodillas. De esta unión nacieron Dan y Neftalí; de la esclava de Lía, Zilpá, Gad y Aser (Gn. 30, 3-13). De Lía también tuvo el quinto y sexto hijo: Isacar y Zabulón y una niña: Dina (Gn 30,17-21). Hasta que finalmente Raquel dio a luz a José (Gn 30,22-25). El ángel de Dios invita en sueños a Jacob a volver a Betel, a donde su padre Isaac, a Canaán. Eso sí, Raquel aprovechó para robar los ídolos familiares (Gn 31,20) antes de darse a la fuga (Gn 31,20-21). Pacto son su suegro, encuentro con Esaú, y construcción del altar en Siguén nos narran los capítulos siguientes (Gn 31.42-33,20). Y también ellos, «se llevaron su ganado y las posesiones que habían ad-





La caravana de Abraham. Pintura de James Tissot, 1903



quirido en Canaán. Así llegaron a Egipto, Jacob y toda su familia» (Gn 46,6)<sup>10</sup>.

# 2. Tipología Neotestamentaria del libro del Éxodo

El Antiguo Testamento preanuncia y prepara el Nuevo Testamento<sup>11</sup> y el Nuevo Testamento es la plenitud y comprensión del Antiguo Testamento<sup>12</sup>.

En Éxodo-Josué encontramos numerosa tipología neotestamentaria, sobre todo eclesiológica: la historia de Israel

Hebreos camino del destierro de Babilonia. Pintura de James Tissot c. 1896-1901

(Ex-Jos)<sup>13</sup>: el paso del Mar<sup>14</sup>, peregrinación por el desierto<sup>15</sup>; murmuración y pecado de idolatría (1Cor 10,6-11), pruebas en el desierto para acrisolar la fe de Israel<sup>16</sup>; los ázimos<sup>17</sup>; el ingreso en la «tierra prometida»<sup>18</sup>, el Espíritu Santo<sup>19</sup>, el reposo celeste (Hb 3,7-4,11). Tipología cristológica-eclesiológica de la alianza<sup>20</sup>, y de Josué (Hb 4,8-8.14).

Podemos observar la tipología **cristológica** del mismo Éxodo (Mt 1,14-15); de Moisés²¹; de las diez plagas, «los diez milagros» hechos por Dios con los padres²², realizados «con el dedo de Dios» (Ex 8,15) = Exorcismos o lucha de Jesús (= el nuevo Moisés) contra Satanás, el enemigo del Reino; del ritual de la Pascua²³: El cordero²⁴, la sangre²⁵; del paso del mar²⁶, de la roca del Horeb (1 Cor 10, 4) y de los sumos sacerdotes²¹.

El atento lector podrá descubrir la tipología celeste de la tienda y del culto<sup>28</sup>; la satanológica del Faraón, «el enemigo» del Pueblo de Dios que le oprime (Sal 106, 9-10) y no le deja salir de Egipto para «servir a Dios» y ser su Reino<sup>29</sup>; la tipología sacramental del paso del mar<sup>30</sup>, o la pneumatológica del agua del Horeb<sup>31</sup>.

- 10 «Fue a causa de una gran hambruna que Jacob con toda su familia se vio obligado a refugiarse en Egipto, donde su hijo José les había asegurado la supervivencia. Entre las causas más visibles de las migraciones forzadas contemporáneas se encuentran las persecuciones, las guerras, los fenómenos atmosféricos y la miseria» cf. Francisco, Mensaje JMMR 2023, Libres de elegir migrar o quedarse (24.09.2023).
- 11 Jn 5,39.46; Lc 24,44; 1Pe 1,19; 1Cor 10,11; Cf. DV 15.
- 12 Mt 5,17; Lc 24,27; Rm 16,25-26; 2Cor 1,20; 3,12-16. El genial obispo de Hipona explicaba con rigor: Novum in Vetus latet, Vetus in novum patet, Cf. S. Agustín, Quaest. In Hept. 2,73; DV 16.
- 13 1Cor 10,1-13; Hb 3,7-4,11.
- 14 1Cor 10,1-2.
- 15 Hb 3,7-4,11; 2Cor 5,1-10; 1Pe 2,11; Jn 14,2-3; 17,16; Fil 3,20.
- 16 Dt 8,2-16; Cf. 1Pe 1,6-7; Sant 1,12-14; 1Cor 10,13; Mt 6,13= Lc 11,4.
- 17 1Cor 12, 15-20: 1Cor 5,6-8.
- 18 Jos 1-24 = Hb 3, 7-4,11): El Reino (Mt 5,1-10: v. 4; Rm 14,17.
- 19 Gál 3,14-18: v. 14; Lc 24,49; Hch 1,4.8; 13,32-33; 1Cor 15,45b.
- 20 Ex 19,5-6 = 1Pe 2,9; 24,5-8 + Jer 31,31-34 + Ez 36,24-28 = Lc 22,20 par; Hb 8,6-13; 9,15-28.
- 21 Cf. Hch 3,22; Jn 6,14; Mc 9,7 par; Hb 3,1-6; 9,15-28, etc.
- 22 Pirquè Abbot, 5,5 = Mt 8,1-9,34.
- 23 Ex 12,1-13,16 = Lc 22,7-20 par; 1Cor 5,7-8; 11,23-27.
- 24 Ex 12,3-11.43-46: Jn 19,36; 1Cor 5,7; 1Pe 1,19.
- 25 Ex 12,7.13: 1Pe 1,19; Ef 1, 7.
- 26 Ex 15,1.11.21 = Jn 12,28; Rm 6,4.
- 27 Ex 28,1; 40,13-15; Lv 8,1-13 = Hb 4,15-5,10.
- 28 Ex 25,40-26,37 = Hb 8,1-5; 9,11-28.
- 29 Cf. Mt 13,25.29.39; 12,25-29 par.
- 30 1Cor 10,1-2; y del maná (Jn 6,31-35; Lc 11,3; 1Cor 10,3).
- 31 Ex 17,5-6: 1Cor 10,4; 12,13; Jn 7,37-39.

# 3. Jesús, José y María: familia emigrante

Encontramos en el Evangelio de Mateo un texto desconcertante. Después de la adoración de los magos (Mt 2,11), el hagiógrafo nos presenta al Ángel del Señor que se aparece en sueños a José y le dice: «Levántate, toma contigo al niño y a su madre y huye a Egipto y estate allí hasta que yo te diga» (Mt 2,13). Como nos recuerda el papa Francisco:

la huida de la Sagrada Familia a Egipto no fue fruto de una decisión libre, como tampoco lo fueron muchas de las migraciones que marcaron la historia del pueblo de Israel. Migrar debería ser siempre una decisión libre; pero, de hecho, en muchísimos casos, hoy tampoco lo es. Conflictos, desastres naturales, o más sencillamente la imposibilidad de vivir una vida digna y próspera en la propia tierra de origen obligan a millones de personas a partir<sup>32</sup>.

Los planes de Herodes, en caso de la sagrada familia, no eran precisamente ir también él a adorar al niño (Mt 2,8). De hecho, los magos, avisados también en sueños que no volvieran donde Herodes, se retiraron a su país por otro camino (Mt 2,12), «porque Herodes va a buscar al niño para matarle» (Mt 2,13). La Sagrada familia permaneció en Egipto hasta la muerte de Herodes, cumpliendo además el oráculo del profeta Oseas (Os 11,1): «De Egipto llamé a mi hijo» (Mt 2,15). Israel, el «hijo» del texto profético, era pues figura del Mesías. Los sinsabores no paran con la matanza de los inocentes decretada por Herodes (Mt 2,16-18), aunque también fuera para cumplir ahora lo decretado por el profeta Jeremías (Jr 31,15). Avisado de nuevo José por el Ángel que regresase a la tierra de Israel, entró en la tierra de Israel, pero por miedo a Arquelao que reinaba en Judea, avisado en sueños, se retiró a la región de Galilea (Mt 2,22-23), a la ciudad de Nazaret, y esta vez para que se cumpliese el oráculo de los profetas: Será llamado Nazoreo<sup>33</sup>.

María, la Madre del Señor e imagen de la Iglesia<sup>34</sup>, nada más aceptar el plan que Dios tenía para ella: «He aquí la esclava del Señor, hágase en mí según tu palabra» (Lc 1,38), también se puso en camino inmediatamente: «se fue con prontitud a la región montañosa, a una ciudad de Judá» (Lc 1,39), pues su pri-

ma Isabel, según le había anunciado el ángel había concebido un hijo «y este es ya el sexto mes de aquella que llamaban estéril» (Lc 1,38), por lo que María «permaneció con ella unos tres meses, y se volvió a su casa» (Lc 1,59).

Describe muy bien el papa Francisco la escena posterior de la Anunciación y la presenta además como modelo de prisa buena para los jóvenes en movimiento hacia el Otro y los otros:

[María] Se levantó y se puso en marcha, porque estaba segura de que los planes de Dios eran el mejor proyecto posible para su vida. María se convirtió en el templo de Dios, imagen de la Iglesia en camino, la Iglesia que sale y se pone al servicio, la Iglesia portadora de la Buena Noticia [...]

La Madre del Señor es modelo de los jóvenes en movimiento, no inmóviles frente al espejo contemplando su propia imagen o "atrapados" en las redes. Ella estaba totalmente orientada hacia el exterior. Es la mujer pascual, en perma-





María y José en ruta hacia Belén. Grabado de Chen Guanyi. La Historia más famosa. Shanghai 1950. Museo Oriental, Valladolid

<sup>32</sup> Francisco, Mensaje JMMR 2023, Libres de elegir de migrar o quedarse (24.09.2023).

<sup>33</sup> Cf. Jc 13,5, 7; ls 11,1; 42,6; 49,8.

<sup>34</sup> M. Thurian, Marie, Mère du Seigneur, figure de l'Église, Taizé 1962. 19632 (trd. ital. Maria, Madre del Signore, inmagine della Chiesa, Brescia 19836. Esta obra del célebre abad de Taizé, fue la base del trabajo de mi Bachiller en Teología, dirigido al profesor Blas Sierra, en el Institutum Patristicum Augustinianum (Roma, 18 de enero de 1984): La mariología de una obra protestante: Max Thurian. ¡Hace 40 años! ¡Tempus figit!



nente estado de éxodo, de salida de sí misma hacia el gran Otro que es Dios y hacia los demás, los hermanos y las hermanas, especialmente los más necesitados, como lo fue su prima Isabel [...]

La prisa de la joven de Nazaret es la de quienes han recibido dones extraordinarios del Señor y no pueden dejar de compartir, de hacer desbordar la inmensa gracia que han experimentado. Es la prisa de los que saben poner las necesidades de los demás por encima de las suyas. María es un ejemplo de persona joven que no pierde el tiempo buscando la atención o la aprobación de los demás -como ocurre cuando dependemos de los "me gusta" en las redes sociales—, sino que se mueve para buscar la conexión más genuina, la que surge del encuentro, del compartir, del amor y del servicio [...] La prisa buena siempre nos empuja hacia arriba y hacia los demás35.



La huida a Egipto. Pintura de Murillo (1645-1650)

# 4. Pablo, migrante, Apóstol de los pueblos

Así tituló Benedicto XVI la 95ª Jornada Mundial del Emigrante y del Refugiado (24.10.2008), coincidiendo con el año jubilar en honor de Pablo «emigrante por vocación». Emigrado de Tarso de Cilicia una vez que se encuentra con Cristo camino de Damasco se dedica con valentía y fidelidad a la misión entre gentiles (Hch 22,21). Desde el cercano Oriente trajo el mensaje a Europa y a la misma Roma. Su celo apostólico brotó de haber sido «conquistado por Cristo» (Flp 3,12), «Aquel que me separó desde el seno de mi madre y me llamó por su gracia, tuvo a bien revelarme a mí a su Hijo, para que lo anunciara entre los gentiles»36. Se sintió «crucificado con Cristo» hasta el punto de poder afirmar que «Ya no vivo yo, sino que es Cristo quien vive en mí» (Ga 2,20). Los creyentes, configurados con Cristo, se sienten en Él «hermanos» del mismo Padre<sup>37</sup>. Este tesoro de fraternidad los hace «practicar la hospitalidad» (Rm 12,13). Pablo nos recomienda en esta hora de la Iglesia: «ayudaos mutuamente a llevar vuestras cargas y cumplid así la ley de Cristo» (Ga 6,2). Sólo de este



La fuga a Egipto . Pintura de Fr. Agelico de 1450. S. Marcos Florencia

<sup>35</sup> Francisco, Mensaje XXXVII JMJ 2022-2023: María se levantó y partió sin demora» (Lc 1,39) (15.08.2022).

<sup>36</sup> Ga 1.15-16: cf. también Rm 15.15-16.

<sup>37</sup> Cf. Rm 8,14-16; Ga 3,26;4,6.

modo crece el amor entre los creyentes y el amor a todos (cf. 1Ts 3,12).

# CONCLUSIÓN

Algunos lemas de las 109 Jornadas del Emigrante y Refugiado que ha celebrado ya la Iglesia nos han dado algunas pistas de la importancia del tema, además de ser una cuestión cristológica: cada emigrante es Cristo que llama a nuestra puerta.

Hemos podido observar que tanto Adán y Eva como sus descendientes, Caín, Abel, Lamec, Noé, Abram, el pueblo de Israel, Isaac y Jacob, comparten el ser expulsados, vagabundos, emigrantes, peregrinos, dispersos, apartados, desterrados y forasteros según el testimonio bíblico, pero siempre poniendo de manifiesto que allí donde abundó el pecado sobreabundó la gracia (Rm 5,20-21). S. Agustín propuso "la Iglesia desde Abel" y abarca también a la futura ciudad. la ciudad de Dios. La Iglesia desde esta perspectiva es una iglesia emigrante, siempre en camino, peregrina, en salida y no solo como etapas de conversión (de la idolátrica Ur de Caldea a invocar el nombre del Señor, o de los ídolos de Egipto a una iglesia de la alabanza), sino también emigrante desde el tiempo a la eternidad, de la historia a la metahistoria.

Tanto la Sagrada Familia, como Pablo de Tarso, han sido modelos igualmente de iglesia migrante. Si en María el encuentro con el ángel la convierte en prontitud de servicio y anunciadora de buena y alegre noticia a su prima Isabel. Pablo, al encontrarse con Cristo en el camino de Damasco pasa a ser el apóstol de los gentiles, aquel que se identifica totalmente con Cristo y solicita con pasión que se borren las categorías de judío, griego, esclavo, libre, para colocar la fraternidad y la caridad como la bandera del verdadero discípulo de Cristo.

Señalar finalmente que la Constitución Apostólica de **Pío XII**, Exsul familia Nazarethana (01.08.1952) presenta a la familia de Nazaret como modelo, ejemplo y consuelo de los emigrantes y peregrinos, prófugos, padres, parientes y

amigos para dirigirse a tierras extrañas y la solicitud maternal de la Iglesia con los emigrantes desde la antigüedad, desde la Historia y desde los tiempos recientes.

Muy luminoso sería para quien quiera profundizar en el tema leer los Mensajes de las citadas Jornadas Mundiales del Emigrante y el Refugiado, la Instrucción

De pastorali migratorum cura (Pablo VI, 1969), que reafirmó la importancia de la «Jornada del migrante» a nivel mundial y para todos los migrantes; la Instrucción Erga migrantes caritas Christi (Pontificio Consejo para la Pastoral de Emigrantes e Itinerantes, 2004), que constató la extensión de la Jornada también a los refugiados; y por último, S. Juan Pablo II, quien estableció la celebración, para toda la Iglesia, en «el primer domingo después de la Epifanía, cuando ésta se traslada al domingo, y el segundo domingo después de la Epifanía, cuando permanece el 6 de enero»<sup>38</sup>.

P. ISAAC GONZÁLEZ MARCOS, OSA



San Pablo predicando en Atenas. Cartón de Rafael (1515-1516). Victoria and Albert Museum, Londres.

Escultura de S. Pablo en el patio de la Basílica de S. Pablo, Roma



<sup>38</sup> Carta n. 563.995 (14.10.2004), firmada por S. Emª. el Card. Angelo Sodano, secretario de Estado.



# SAN AGUSTIN: EL ANTIGUO EMIGRANTE, ENTRE INMIGRANTES Y "EMIGRANTES"



Agustín se embarca para Roma. Pintura del S. XV en la catedral de Carlisle

Cuando en sus *Confesiones* (10,15) san Agustín nos habla de personas que viajan para contemplar las maravillas de la naturaleza, parece estar pensando en un turismo de cercanías, no de salidas fuera del propio país. No obstante, también en la antigüedad hubo muchas personas que lo abandonaron forzadas o impulsadas por la esperanza de cambiar a mejor las condiciones de su vida, por la ambición, el comercio, las guerras, o incluso por un espíritu aventurero. Estamos hablando de diversas clases de migrantes.

# 1. Agustín emigrante

San Agustín mismo fue uno de ellos. De niño emigró a Madaura, de adolescente a Cartago, de joven a Roma primero y después a Milán, de adulto volvió a su tierra africana. Momento de particular relieve para él en este aspecto fue su traslado a Roma. Él mismo nos refiere qué le movió a ello y cómo resolvió las dificultades iniciales a que tiene que hacer frente todo emigrante: encontrar casa dónde vivir o alguien que le dé hospitalidad en la suya, hallar trabajo, adaptarse a las costumbres del lugar. Por sus palabras sabemos, pues, que emigró a Roma en busca de alumnos más responsables, de riqueza v de gloria (conf. 5.14); que se hospedó en casa de unos maniqueos, secta religiosa a la que entonces aún pertenecía, aunque ya bastante decepcionado (conf. 5,18); que, como esperaba, encontró en la enseñanza de la retórica el medio de ganarse la vida, y que no pudo soportar la mala praxis de los estudiantes de cambiar de profesor sin pagar al anterior las clases recibidas (conf. 5,22). De ahí que, a la primera oportunidad, emigró a Milán como maestro oficial de retórica de la ciudad, cargo obtenido no sin ayudas externas. Ya en ella, lo primero que hizo fue presentarse al personaje del momento, el obispo Ambrosio, buscando establecer contactos de prestigio (conf. 5,23). Allí lo vemos actuar como un emigrante: se rodea de amigos africanos como él; juntos hacen planes de futuro que no llegan a ver la luz (conf. 6,24), las angustias de cada uno son angustias de todos (conf. 6,16-17), se visitan y se cuentan las novedades (conf. 8,16-17). No oculta su condición de inmigrante africano, razón por la que, en su camino hacia la conversión, el sacerdote milanés Simpliciano le pone de ejemplo otro africano, el rétor Mario Victorino, que, habiendo triunfado en Roma, se convirtió allí a la fe cristiana (conf. 8,3-4). Una vez que, vuelto a la fe católica, renunció a las ambiciones que le habían llevado a emigrar a Italia, regresó con su hijo y grupo de amigos a su tierra natal, a Tagaste.

# 2. Obispo entre inmigrantes

Al poco tiempo de llegar, tuvo que aceptar, contra su voluntad inicial, el ministerio presbiteral primero y luego el episcopal. Uno y otro, sobre todo el segundo, llevaban adosado el servicio de la caridad a todos, pero en particular a los más débiles. De ahí que, ya obispo, confiese que el relato del juicio final de Mt 25 le impresionaba profundamente (s. 389,5). Entre las personas necesitadas mencionadas por Jesús (Mt 25,35) se hallan los peregrini -los forasteros, los que se hallan fuera de su patria-, los inmigrantes decimos hoy, sea cual sea el motivo por el que habían emigrado de su patria. No debe extrañar, pues, que topemos con frecuencia con ellos en su obra. sobre todo en su predicación.

Desde que, en el año 212, el emperador Caracalla otorgó la ciudadanía romana a prácticamente todos los ciudadanos libres del imperio romano, la población quedo dividida en dos categorías: la de los cives (ciudadanos) y la de los peregrini (extranjeros, inmigrantes). Por supuesto, había personas, inmigrantes en origen, ya bien instaladas en las ciudades del Imperio, que habían perdido la conciencia de serlo; afectivamente desvinculadas ya en buena medida de su patria –nadie es inmigrante si no tiene una patria de origen (s. 346 B,1)– y plenamente integrados en la vida y actividad de las po-

blaciones que los habían recibido (*incolae*), ya no pensaban en regresar a su patria (s. 75,2). No es a estas personas a las que se refiere habitualmente el santo, sino a las aún no definitivamente asentadas. Prueba de ello es el recuerdo, la nostalgia y el deseo de la patria que el obispo asocia habitualmente a la persona del «peregrino», del inmigrante; prueba de ello es también lo que el pastor pide a sus oyentes: que se les acoja y se les proporcione un techo bajo el que cobijarse.

Sin proponérselo como objetivo, la información que el santo nos proporciona sobre el inmigrante de entonces es relativamente abundante. De hecho nos llega por vía indirecta. En cuanto expositor de la palabra de Dios, se encuentra con la afirmación paulina de que el cristiano es un emigrado de su patria, que anhela volver a ella (cf. 2 Cor 5,6; Heb 11,13; Ef 2,19; Sal 38[39],13, etc). Obviamente, el texto bíblico habla de un «peregrino», de un emigrante, espiritual que se encuentra en esta tierra, pero cuya patria a la que se encamina es el cielo. Para exponer en qué consiste y lo que conlleva esa emigración específica, se sirve de datos tomados de la inmigración como realidad social, que bien conocían sus oyentes porque convivían con ella a diario.

Por los datos que el santo obispo nos aporta, constatamos en primer lugar que la existencia de inmigrantes en la sociedad norteafricana de finales del s. IV v comienzos del V no era un hecho ocasional, sino frecuente. El contexto religioso de fondo mencionado da razón de que apenas hable del inmigrante que llega de su patria terrena y se ocupe sobre todo del emigrante ya de regreso a la patria celestial; que diga poco de la patria punto de partida de unos, y mucho de la patria meta del retorno de otros. Lo que queda atrás le importa menos; lo realmente importante es lo que está por delante (Fil 3,13-14). De forma sintética presentamos los datos principales recabados de su obra.

El santo refiere que algunos inmigrantes llegan de muy lejos (*ExpSal* 118,2,3; s. 200,3); que el viaje lo hacen ya por tierra, ya por mar (*doctr. crist.* 1,49), teniendo que sufrir en la nave la violencia del oleaje y de

las tempestades marinas, que a veces se los tragan cuando les faltan fuerzas a los brazos para llegar a nado a la orilla (s. 75,2). Cargados con su mochila y tristes (*ExpSal* 148,4), se caracterizan por un vagar cansino de un lugar para otro, hasta que encuentran dónde establecerse (c. adv. ley 1,2), a menudo solo provisionalmente (cues. 4,61). No es raro que mueran lejos de su patria después de un recorrido agotador (cues. 4,61). Otros rehúsan volver a ella, incluso alejándose cada vez más, cautivados por las comodidades que les ofrece el lugar en que se encuentran (s. 75,2; doctr. crist. 1,49).

Cualquier ciudadano puede encontrarlos en su propio entorno social (*ExpSal* 147,6), dado que se establecían tanto en ciudades como en pueblos (s. 104,2). Entre ellos hay que contar a los antes mencionados, emigrantes en origen, que se han asentado ya en un lugar (*ExpSal* 55,9). La imagen que ofrecen es la de personas necesitadas. De hecho, aparecen siempre en las listas de los menesterosos del santo, aunque este particular se deba en parte a que, al elaborarlas, se inspira en Mt 25,35-36.

El problema que más les acuciaba era, comprensiblemente, el de la vivienda, el de encontrar un techo bajo el que vivir (*ExpSal* 3,3,7; 85,9; s. 217,5), problema que no se

planteaba en los términos actuales de disponer de una casa, propia o no, pero utilizable. El santo nos hace saber que algunos vivían en chabolas que, además, no eran de su propiedad (s. 80,7), o que hacían uso de «hospederías» en las que se les permitía una estancia limitada para reponerse,

teniendo que abandonarla luego para dejar sitio a otro (s. 105,2). En todo caso, lo que el pastor solicitaba para ellos era que se les tratase como lo que eran, como inmigrantes (s. 25,8) que necesitan ser acogidos, que se les ofreciese hospitalidad en las propias casas (*ExpSal* 147,6).

¿Cuál era la acogida que de hecho recibían? Como es de suponer, había de todo,





Los viajes de S. Agustín



Agustín viajando de Roma a Milán. Fresco de B. Gozzoli, (1464-1465) San Gimignano

S. Agustín. Óleo del P. Nicéforo Rojo. Real Colegio PP. Agustinos, Valladolid

Visión de S. Agustín de Vittore Carpaccio, 1502



# EMIGRACIÓN, INMIGRACIÓN Y MISIÓN

dependiendo de las personas y de las circunstancias. El obispo constata que había fieles que acostumbraban a acogerlos (s. 25,8) y que la acogida implicaba darles de comer (s. 103,2). Pero no hay que pensar que la acogida fuera permanente, sino más bien puntual, para aliviar el cansancio del viaje. Él mismo indica que no era una praxis general, que había quienes no acostumbran a hacerlo. De hecho, había inmigrantes que se quejaban de la falta de sentido humanitario de la población a la que llegaban, añadiendo que les era más fácil encontrarlo entre los bárbaros (ExpSal 57,1). Nos informa igualmente que había quienes preferían no encontrarse con ellos, para no tener que atenderlos (s. 105,4) -tanto lo temían que, al dibujar la felicidad de la vida futura en la patria, anota el detalle de que allí no encontrarán ningún inmigrante que acoger (ExpSal 49,22)-; que eran objeto de maltrato (ExpSal 93,10); que se les amenazaba con la expulsión (s. 159 A,4); por último, que había quienes les daban limosnas, pero con desprecio, tirándoselas como si de un perro se tratase (s. 358 A,1). Actitudes que no sorprendían a Agustín, que consideraba difícil que acogiese en la forma debida a un inmigrante quien oprimía a sus conciudadanos (s. 108,7). Tampoco faltaban quienes hacían negocio con otros emigrantes a los que prestaban dinero que les tenían que devolver con intereses una vez que hubieran regresado ambos a la patria común (s. 38,9).

Desde el punto de vista religioso, encontramos a unos ajenos a la fe (s. 90,10), a otros inscritos para una catequesis inicial (cat. rud. 23) y a otros arrianos, estos llega-

dos de Roma tras la caída de la ciudad bajo las tropas de Alarico (*ExpEvJu* 40,7). Además, sabemos de uno que fue curado milagrosamente de la enfermedad de la gota (*CiudDios* 22,8,14).

En otro sentido, el santo nos habla de emigrantes ejemplares que con su intervención salvaron las vidas a cristianos y a siervos de Dios en un ataque que sufrieron de parte de un grupo de paganos, mostrando cuán fácilmente se hubiera podido evitar con solo que los ciudadanos y las autoridades hubieran querido actuar (*carta* 91,8); por otra parte, no faltaban quienes creaban problemas en la comunidad cristiana al querer mantener en ella usos y ritos litúrgicos propios de su patria (*carta* 54,5); ni quienes trasgredían normas morales del país que los acogía (*conf.* 3,15), ni quienes eran clientes habituales de los célebres lupanares de Bulla Regio (s. 301 A,7); ni gente con humor que, fingiendo ser astrólogos, engañaban a quien se dejaba engañar (*ExpGénLit* 12,46).

# 3. El «emigrante», al servicio del inmigrante

También los inmigrantes fueron objeto de la preocupación del obispo Agustín. Pero más que objeto directo de su acción, fueron beneficiarios de ella. Él no se dirigía específicamente a ellos, sino a los oyentes cristianos, que consideraba emigrantes hacia la patria celestial, para que, tratando en la forma debida a los inmigrantes, llegasen a alcanzar la ciudadanía del cielo. Tres son las ideas básicas que el pastor trasmite a su público cristiano: 1) todos son emigrantes; 2) el regreso a la patria tiene determinadas exigencias; 3) ya en la patria, todos serán ciudadanos (cives), nadie emigrante o inmigrante (peregrinus).

- 1. El hombre aparece en este mundo alejado de su patria celestial, de la que le expulsó la iniquidad del primer hombre (*ExpSal* 148,8). Por ello, también el cristiano ha de considerarse un emigrante, pues la patria terrena no es su verdadera patria (*ExpSal* 55,9; 57,1). Aunque esté ya asentado en un lugar, espiritualmente no deja de ser uno que está de paso hacia ella (*ExpSal* 55,9); más aún, solo es cristiano quien incluso en su casa y en su patria se reconoce emigrante; quien sabe que su verdadera patria está en otro lugar (s. 111,4); a su vez, solo es en verdad emigrante quien suspira por la patria (*ExpEvJu* 28,9).
- 2. Por ello, quien no muestra amor y deseo de la patria y no sufre por su condición de emigrante, no disfrutará de ella como ciudadano (*ExpSal* 147,6; 148.4). En

esas condiciones, hasta es posible que, seducido por los encantos del camino, se le apague el deseo de alcanzarla pronto y se aleje aún más de ella (doctr. crist 1,19). Si en verdad la ama, no le queda sino subirse a la nave –la Iglesia– que lo llevará al destino deseado, porque, si en ella no hay que excluir el peligro del naufragio, fuera de ella solo hay muerte. Subir a la nave equivale a atravesar el mar –de este mundo– en el madero –la cruz– (s. 75,2).

Mas para alcanzar la patria no basta con subirse a la nave. Entre otras cosas, el obispo reclama a sus oyentes un compromiso activo con los inmigrantes. Esto implica incluso buscarlos para ofrecerles la hospitalidad (ExpSal 147,6; s. 104,2) por la que otros han llegado a Dios, patria verdadera (s. 111,4); convertirlos, en la práctica, de inmigrantes en ciudadanos (s. 105,4) o, mejor, hacer de ellos miembros de la propia «familia», junto a la esposa y al esclavo (s. 90,10); practicar con ellos la auténtica misericordia que no desprecia ni humilla, sino que comparte de corazón su dolor (s. 358 A.1): la misericordia que se sirve del salterio y del tambor, esto es, que los acoge con la palabra afectuosa y la obra oportuna (ExpSal 149,8). Lo cual solo es posible en el marco de una conciencia humanitaria y de una sabiduría libre de miserias espirituales (Las costumbres 1,53); en el marco de una conciencia social, pues no cabe que acoja al emigrante quien oprime a sus propios conciudadanos (s. 108.7); en el marco de una conciencia moral, dado que es inaceptable alegrar al inmigrante a costa del llanto de quien sufrió un robo con ese fin (s. 178.8), o falsificar testamentos a favor de quienes los ayudan (c. la mentira 18); en el marco, incluso, de una conciencia religiosa que impulse a llevarlos a Dios (s. 90,10). Es loable convertir el dinero en adorno personal empleándolo en dar acogida a los emigrantes (s. 21,20), pero sabiendo que, si faltan los medios, Dios se fija solo en las "piadosísimas voluntades" (s. 105 A,1).

La razón última de ese proceder está en Jesucristo que, siendo Señor del mundo, quiso emigrar a él y aparecer como necesitado para recompensar a los discípulos que lo acojan en la persona del inmigrante (s. 179,4; 263,3; *ExpSal* 145,1; etc.). En efecto. el Cuerpo de Cristo es un emigrante, que aún vive en tiendas de campaña (*ExpEvJu* 28,9) y quien quiera que Jesucristo lo acoja en el cielo, ha de acogerlo antes como inmigrante en la persona de los emigrantes (s. 25,8).

3. La patria verdadera del cristiano es la «patria buena, la patria celestial, la que se comparte con la multitud de ángeles, aquella en que nadie muere, a la que no tiene acceso ningún enemigo, en la que se tiene a Dios como amigo por siempre, en la que no se temerá a ningún enemigo. Ella es el bien que desea todo fiel y que encandila a todo emigrante en este mundo» (s. 38,11). Allí ya no habrá que dar hospedaje a nadie (s. 179,4; 339,6; *ExpSal* 49,22; etc.), porque al llegar a ella, los emigrantes, convertidos en ciudadanos, se hallarán en su patria (s. 11,1; 37.30; 103,6; 217,5; etc.).

## 4. La religión ¿opio del pueblo?

En el año 1884 escribía Karl Marx que «la religión es el opio del pueblo». Aunque el eslogan ya está prácticamente en desuso, no faltan quienes siguen pensando así. Pero ¿es esa la realidad? A partir de lo previamente escrito es posible dar una respuesta. Es cierto que recoge solo la propuesta de un autor concreto en un lugar y época determinados: de san Agustín, que

vivió en el África romana hace más de dieciséis siglos. Pero también lo es que, desde ese rincón del imperio romano y a partir de esa época, él se constituyó en intérprete y maestro cualificado de la fe y praxis cristianas para los siglos posteriores, al

menos en todo el occidente. Limitándonos –repito– a lo expuesto, ¿qué nos enseña? Algo muy distinto a lo que sostiene el eslogan. En efecto, una esperanza cristiana auténtica y viva, lejos de ser un narcótico que adormece a los oprimidos, impidiéndoles defender sus derechos, es fármaco que despierta a una comprometida acción social a favor de los marginados.

P. PÍO DE LUIS VIZCAÍNO, OSA



Éxtasis de Ostia. Pintura de Pablo Puchol, 1909 (Detalle) Agustín y Mónica en vísperas de su regreso a África



# LA EXPERIENCIA DEL PAPA FRANCISCO COMO HIJO DE EMIGRANTES

Reproducimos aquí algunos párrafos de la experiencia como hijo de emigrantes que el papa Francisco cuenta en su libro "Life. La mia storia nella Storia, Harper Collins, Milano 2024, pp. 26-30)

"La abuela Rosa y el abuelo Giovanni, junto con mi padre, vivieron un milagro. Yo no estaría aquí a contar esta historia si sus planes no hubiesen sido destruidos por la falta de una venta de sus propiedades. Su marcha hacia Argentina estaba fijada para octubre de 1927. El abuelo para entonces tenía que haber vendido los terrenos de la familia en el Bricco y, con aquel dinero, los tres se debían embarcar en el puerto de Génova en la nave "Principessa Mafalda". Era una nave grande que había realizado ya numerosas travesías transoceánicas. Pero, durante este viaje hacia Buenos Aires, se le rompió una hélice y se hundió junto a las costas de Brasil. Fue una gran tragedia. Hubo más de 300 muertos. Afortunadamente mis abuelos y mi padre no estaban a bordo". (...)

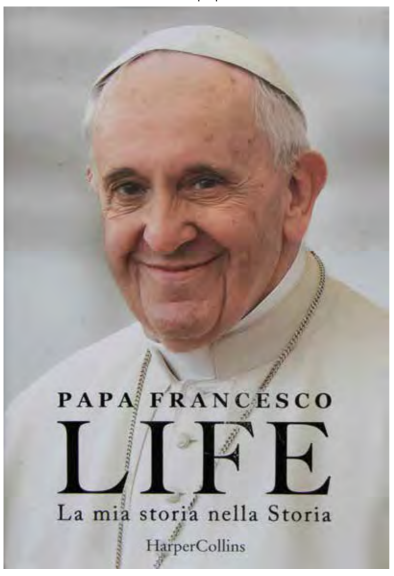
Finalmente, mis abuelos Rosa y Giovanni y mi padre, después de vender sus bienes "se embarcaron en febrero de 1929 en la nave "Giulio Cesare". Después de dos semanas de viaje llegaron a Argentina y fueron acogidos en el Hotel de los Inmigrantes, un centro de acogida para migrantes no muy distinto de aquellos de los que oímos hablar hoy". (....)

"Creo que todo inmigrante, en la vida propia, experimenta la misma situación que vivió papá. ¡Y no es fácil! Nos lo cuenta Homero en la Odisea, y también el poeta del Piamonte Nino Costa, a quien aprecio mucho, y que, en una de sus obras expresa el deseo de volver a la patria, que pertenece a aquellos que no pueden hacerlo" (...)

"Los migrantes llevan consigo un bagaje enorme de experiencias y de historias que pueden enriquecernos y ayudarnos a crecer. Hablando sobre la Segunda Guerra Mundial, he escuchado las narraciones de aquel conflicto de la voz de los inmigrantes polacos en Argentina (...) Ellos habían visto con sus propios ojos la guerra, la invasión de las tropas nazis y la muerte de sus seres queridos. Habían conocido aquel drama y habían huido hacia América del Sur empujados por el sueño de una nueva vida" (...)

"Se comprendía perfectamente que ellos llevaban en sus ojos aquella

Portada del libro biográfico del papa Francisco



nostalgia típica de quien está obligado a abandonar su propio hogar. ¡Es una espina en el corazón! Y cuantos, aún hoy día, se ven obligados a marcharse de casa esperando encontrar una vida nueva - al igual que hicieron mis abuelos y los emigrantes polacos-, pero que, sin embargo, encuentran solamente la muerte en el mar o el rechazo en la frontera. Una vez más es la maldad humana la que causa estos dramas; son los corazones endurecidos de quien no abraza el Evangelio, que nos pide abrir la puerta a quien llama, y de abrir nuestros corazones a quien busca un lugar caliente, a quien busca una mano extendida para poder levantar la cabeza".

"Pensamos en tantos italianos que, antes y después de la guerra, se han ido a América del Sur o a los Estados Unidos. Pensamos que también muchos de nuestros familiares han sido migrantes. Quizás, también ellos, en los países a donde llegaron fueron considerados "los malos" "los peligrosos". Pero, sin embargo, estaban solamente buscando un futuro para sus hijos. ¿Dónde está tu hermano? Le pregunta el Señor a Caín en el libro del Génesis. Es una pregunta que vuelve a sonar todavía hoy y que nos deja desorientados: no ponemos atención a aquello que Dios ha creado, y no somos ya capaces de cuidarnos los unos a los otros. Y cuando esta desorientación contagia al mundo, se llega a tragedias como las que leemos con frecuencia en los periódicos. Deseo repetirlo, deseo gritarlo: ¡Por favor, acojamos a nuestros hermanos y hermanas que llaman a nuestra puerta!. Pues, si son integrados correctamente, si son acompañados y custodiados podrán dar una gran contribución a nuestras vidas. Al igual que aquellos inmigrantes polacos huidos de la Segunda Guerra Mundial-, que yo he conocido de niño, también los migrantes de hoy día son personas que buscan solamente un puesto mejor y que, con frecuencia, encuentran la muerte. Demasiadas veces, por desgracia, estos hermanos y hermanas que

desean un poco de paz, no encuentran ni acogida ni solidaridad, sino solamente un dedo que los señala. Son los prejuicios los que corrompen el alma; es la maldad la que mata. Y esta es una vía sin salida; es una perversión. No olvidemos lo que ocurrió, por ejemplo, con nuestras hermanas y nuestros hermanos hebreos. Y también en relación con esto, tengo tantos recuerdos".

## PAPA FRANCISCO



El papa Francisco bendiciendo la escultura de La Barca de los Emigrantes en Pza. San Pedro



Migrantes llegando a Canarias en enero 2024



# MISIONEROS AGUSTINOS EMIGRANDO POR EL ANCHO MUNDO



Fr. Bartolomé de las Casas (1484-1566)

Durante el Renacimiento un lento sopor, reflejo de la vida que se llevaba en las curias, se había apoderado de la Iglesia y había llevado a las Órdenes religiosas a caer en un sueño letal que influyó en su actividad misionera. Erasmo se quejaba de la pérdida de la vocación evangelizadora y de la actitud y voluntad de convertir al mundo pagano.

Al hablar de la empresa misionera en la Edad Moderna no podemos olvidar el hecho relevante de los descubrimientos geográficos (Colón y América en 1492; Vasco de Gama y la India en 1498; Magallanes a Filipinas en 1521...) y los avances técnicos (el timón de codaste, la brújula, la multiplicación de los mástiles y velas de la carabela, el barco del descubrimiento que acortaba las distancias y los tiempos en viajes como Sevilla-Manila, que duraban a veces años).

## La emigración misionera hacia América

La invención de las Indias occidentales agitó el espíritu de aventura y de misión que llevó muchos misioneros a la evange-

> lización. Fue una eclosión vital de la Iglesia, paralela a la expansión imperial de España fruto de la reforma emprendida por los Reyes Católicos, quienes, para cumplir con la bula Inter caetera de Alejandro VI, que insertaba jurídicamente al Nuevo Mundo en la historia eclesial, accedieron a enviar probos et Deum timentes, doctos, peritos et expertos ad instruendum incolas et habitatores" ("varones honrados, temerosos de Dios, peritos y experimentados, para instruir a los mencionados moradores y habitantes" en la fe católica).

Los contemporáneos vieron aquella empresa, según escribió Colón en su *Diario*, como "acrecentamiento que nuestro Señor había dado a los reyes de Castilla... porque Sus Altezas se trabajaban y ejercitaban en el aumento de la religión de Cristo".

Pero cuando realmente se experimenta el florecimiento del espíritu misionero en Europa es después que se supera el punto muerto de la división de la Iglesia por Lutero. El Concilio de Trento propició una reforma eclesiástica interna e impulsó una energía más intensa y con mayor fuerza creativa en la actividad externa. Así con la nueva acción misional y con las nuevas conquistas, la Iglesia conseguía demostrar su fecundidad y compensar las pérdidas sufridas en el Viejo Continente.

Entre la Inter caetera (4.5.1493) y Trento (1563) median las famosas Leyes de Indias (1512 y 1542). Frutos suyos fueron la cristianización del Nuevo Mundo; la nueva organización social; la fundación de universidades y colegios; el esplendor del arte barroco; la difusión y arraigo de la lengua española... Unas cuantas naderías, como dicen ahora algunos zagalones. Pero a la verdad se llega por la investigación, no con chácharas y mítines disfrazados de mesas redondas y tertulias (la penúltima de Mercedes Milá y su estolidez superlativa sobre Hernán Cortés).

Las luchas de frailes como Montesinos (1475-1540), Las Casas (1484-1566), Herrera (†1576), Claver (1580-1654)... honran la conciencia cristiana. Es una etapa en la toma de consciencia de los derechos humanos, tan poco valorados los del siglo XVI para cacarear los del XIX. Sin embargo, a pesar de las mejoras, la explotación continuó, ya que se vivía en una plena contradicción. El rey prescribía leyes humanitarias, pero deseaba que las nuevas tierras prosperasen, y los colonos no se enfrentaban a los peligros del mar para llevar la vida mediocre de España. Pero tampoco los misioneros se vieron libres del pecado de la

Los primeros agustinos predicando el evangelio a los filipinos, en 1565. Óleo del P. Nicéforo Rojo, 1990. Museo Oriental. Valladolid



avaricia, pues por aquí y por allá aparecen religiosos que, en vez de servir a los indígenas, se sirvieron de ellos. La conquista, tanto material como espiritual (llamemos a las cosas por su nombre apropiado), no fue una película de buenos y malos, en la que los buenos fueran siempre los clérigos y los malos los seglares. Todo anduvo revuelto. como siempre. Los reyes daban decretos y leyes contra la explotación de los indios; pero los abusos, similares por lo demás a lo que en Europa se practicaba, fueron un hecho en todos los virreinatos y provincias de Ultramar, y desgraciadamente continúa siéndolo en la actualidad. Las Leyes de Indias, sin embargo, no quedaron en letra muerta. Gracias a ellas, la realidad fue menos hirsuta. Mientras brilla la Polar, todos. también los malvados, saben dónde está el Norte. Hubo explotación (aunque no tanta, ni en cantidad ni en calidad, como la que se hacían entre sí los naturales). El mito del buen salvaje es una memez, una bellaquería inspirada en la febril caridad lascasiana. Hubo más que eso, mucho más que eso. Cuando se hace el balance, no salen números rojos, sino saldo positivo, muy positivo. Injusticias, violaciones, brutalidades se cometieron... pero los misioneros fueron los primeros en denunciarlas. En el imperio español había libertad de prensa (7 veces atravesó el océano para abroncar a la Corte carolina, mientras en Albión y sus colonias, que se lo pregunten al santo Tomás Moro, la libertad se cercenaba a la altura del cuello).



Digno de admirar fue en aquellos españoles la fe ardiente, el sentido de igualdad racial y

Fr. Andrés de Urdaneta. Óleo del P. N. Rojo, 1989. Museo Oriental. Valladolid

No hay que olvidar tampoco que los españoles, a diferencia de los anglosajones, acometían la colonización empujados por un conjunto más bien heterogéneo de ideales. Al rostro duro del guerrero acompañaba el perfil manso del misionero. De forma singular y hasta paradójica, las na-



El Galeón de Manila. Óleo del P. N. Rojo, 1989. Museo Oriental, Valladolid. Por la ruta del galeón llegaron a Filipinas más de 1.500 misioneros agustinos

ves que zarpaban hacia las Indias occidentales iban empujadas en igual proporción por la ambición del oro y por el afán de redención de las almas. No obstante, las leyes e instrucciones dadas por los reyes recordaban que el primer deber era el promover el servicio de Dios y la predicación de la verdad a los naturales. Y ese primer deber se debatía en la universidad de Salamanca, donde confluían las teorías de los estudiosos de caletre y pupitre, y las prácticas de los misioneros de crucifijo y acetre. La incomodidad de estos últimos disolvía los prejuicios de los primeros.

## Misioneros emigrantes a Filipinas

Y en esos tiempos postridentinos nació la Provincia del Santísimo Nombre de Jesús de Filipinas, esa tierra siempre joven a la que viajaron tantos agustinos emigrantes, que ahora en ámbitos políticamente correctos, inclusivos y académicos prefieren denominar "transnacionales". Casi tres millares desde que fray Andrés de Urdaneta (1508-1568) descubrió en 1565 el *Tornaviaje* por cuyas cartas de marear se guió el famoso *Galeón de Manila* o *de Acapulco*. Y

P. Diego de Herrera. Misionero en México y Filipinas. Óleo del P. Nicéforo Rojo, Museo Oriental, Valladolid



P. Martín de Rada. Misionero de México y Filipinas. Viajó a China en 1575. Detalle del óleo de V. Villán, 1879. Museo Oriental, Valladolid

por esa ruta que abrió Urdaneta transitaron más de centenar y cuarto de barcadas o misiones hasta principios del siglo pasado.

Y todos estos gastos a cuenta de la Caja Real hasta mediado el siglo XVIII. Por eso queremos hacer mención especial a la Corona española, pues el avituallamiento y toda clase de objetos que se incluía en el matalotaje de cada barcada de misioneros corría en oro común y todo a costa de la Real Hacienda, desde el convento de partida hasta el punto de destino, incluidos los pasajes del barco y los arrieros y acémilas para transportar el equipaje. El oro de América no todo venía a España, ni todo el que venía tomaba el camino de Bruias o Génova. Gran parte de él se quedaba allí y gran parte del que venía a España hacía el camino de vuelta. Entre las causas que sangraron la economía española no se cita, y hay que hacerlo, la evangelización. Los monarcas de entonces creían que ese era el mejor empleo para granjearse honor y rendir gloria a Dios. Bien merece, pues, la Corona el homenaje de la Iglesia, porque facilitó los medios materiales de aquella empresa misionera, de la que fueron instrumento principal y privilegiado las Órdenes religiosas.

De la de San Agustín escojamos una barcada al azar. La de 1610, por ejemplo. Fue presidida por fray Diego de Guevara (1568-1621) e integrada por 24 frailes. Zarpó del puerto de Cádiz el 22 de junio de 1609, en los navíos San Roque y San Sebastián, llegando a San Juan de Ulúa (Veracruz) el 28 de agosto, fiesta de san Agustín. De aquí pasaron al convento de Puebla de los Ángeles, para luego ser distribuidos por diferentes claustros mexicanos hasta la llegada de naos para Filipinas. En el ínterin "se desconcertó nuestra barcada" y 10 religiosos se estancaron en la Provincia de México. El resto reemprendieron singladura el 25 de marzo de 1610 desde Acapulco. metrópoli de la que en 1601 dejó escrito Bernardo de Balbuena (1568-1627): "En ti se junta España con la China / Italia con Japón, y finalmente / un mundo entero en trato y disciplina". A bordo del galeón San Francisco emprendieron la postrer singladura, que atracó en Manila el 6 de junio. O sea que, si echamos cuentas, dos meses de piélagos atlánticos (de junio a agosto de 1609); siete para reponerse en tierras aztecas; y otros dos meses y medio de océanos pacíficos. Redondeando el globo y los días, un año completo de Cádiz a Manila.

En los tiempos hodiernos raro es el día que las noticias no incluyen travesías de cayucos y pateras, último eslabón de una cadena mafiosa con la que se esclavizan tantas personas. Ignoramos su pasado y de su presente solo conocemos el pie en la playa. Del futuro ni nos preguntamos. Para ellos hoy y para nuestros misioneros de siglos pasados dejó escrito fray Tomás de la Torre (†1567), secretario de fray Bartolomé de las Casas: "Y porque los que no saben de la mar entiendan algo de lo que en ella se padece, especialmente a los principios, diré... que el navío es una cárcel muy estrecha y muy fuerte de donde nadie puede huir, aunque no lleve grillos ni cadenas, y tan cruel que no hace diferencias entre presos, igualmente los trata y estrecha a todos: es grande la estrechura y ahogamiento y calor, la cama es el suelo comúnmente". Para llegar al Archipiélago magallánico había que pasar por largos meses de crucero, que incluían en el todo pagado esas ofertas, y las de tifones, corsarios, fiebres, escorbutos... Y la condición de migrante. Habían emigrado de sus familias, con las que nunca se desanudan los lazos de sangre, y de sus conventos, a los que siempre se añudaban con la máxima agustiniana de un alma sola y un solo corazón.

Para mitigar el éxodo, el recibimiento de las barcadas era ansioso y solemne. Lo



P. Pedro Agurto. Primer obispo de Cebú. Pintura de Cayetano Pablo, 1850-1865. Museo Oriental, Valladolid



Fr. Agustín Mª. de Castro. Óleo de Rinaldo Punelas, 2013. Museo San Agustín, Manila

usual era pedir la venia al gobernador para llevarlos desde el barco a Tondo, en donde descansaban dos o tres días, y se les enviaba hábitos negros para que entrasen con decencia. Luego pasaban por la iglesia de Santo Domingo, entraban en ella a hacer oración y, al llegar a la esquina de nuestro convento, oían el repicar de campanas que congregaban a la Comunidad en la puerta de la iglesia para el recibimiento con cruz y ciriales, poniendo en práctica el dicho de Gonzalo Fernández de Oviedo "si quieres aprender a rezar, hazte a la mar". Allí el superior asperjaba con agua bendita y entonaba el Te Deum, mientras los recién llegados, de rodillas en la capilla mayor, circundados por la Comunidad en pie, platicaban a dos coros. Concluidas las oraciones, el provincial se sentaba y todos los religiosos de la Misión besaban su mano en señal de obediencia. Seguía en la antesacristía un refresco de broas, vino, dulces. aguas, barquillos y tabacos. En inmediata fecha posterior se procedía al protocolo de la visita a las autoridades civil (gobernador) y eclesiástica (arzobispo).

# Misioneros inmigrantes encarnados en tierras filipinas

La siguiente etapa era tomar consciencia de ser *in*migrantes. De tomar contacto con la realidad y las gentes circundantes. ¡Qué fácil resulta a los petulantes ilustrados de siempre, también de nuestros días, hablar de inculturación! Por aquel entonces todos pensaban que era preciso transmitir al mundo pagano no sólo el mensaje del Evangelio, sino también las formas prácticas que el cristianismo había adoptado en

Occidente, porque era una cultura con innegables valores de origen cristiano y, por lo tanto, era obvia la identificación entre civilización cristiana y civilización occidental. Pero no eran impermeables los misioneros. Y con esfuerzo y cercanía comunicaron y aprendieron, porque hicieron de la misión un intercambio de intangibles, de mitos y creencias, de derechos y deberes, de genes y herencias, de cultura y tradiciones, de arte y literatura, de pócimas y remedios... A puñados hay de estas flores en el jardín agustino, del que escogemos un florilegio.

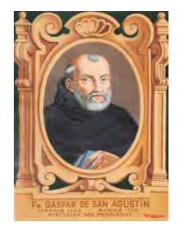
El ya citado **Diego** de Herrera (†1576), a quien pararon en México cuando iba camino de la Villa y Corte para informar a Felipe II y pedir remedio de los abusos que los españoles cometían contra los naturales (1570). **Pedro de Agurto (†1608)**, primer obispo de Cebú y autor del *Tractado de* 

que se deven administrar los Sacramentos de la Santa Eucaristía y Extremaunción a los indios, en el que defiende hacer partícipes a los naturales de tales beneficios espirituales, por lo que R. Richard afirma en su obra Conquista espiritual de México que 'tenemos un rasgo más que señalar de la simpatía de los agustinos hacia todo lo que fuera elevación espiritual de los indios'. Y qué decir del cronista Gaspar de San Agustín (1651-1724) y su historia de las Conquistas de las Islas Philipinas, que lleva la palma de la "primacía entre los historiadores de Filipinas, por la veracidad e imparcialidad que presiden en la narración de los acontecimientos más notables de la conquista de las islas".

Filipinas mucho debe a los frailes la pervivencia de sus lenguas, que tenían que aprender si querían ejercer ministerio, pues ya en 1609 se prescribe que "los priores que se eligieren sepan lenguas o la deprendan dentro de un año; donde no, los privamos de los oficios". Así que pronto también



Fragata Guadalupe. Acuarela de. P. Eduardo Navarro, 1864. Entre 1815 y 1870 más de 400 misioneros agustinos de China y Filipinas, viajaron por esta ruta del Cabo de Buena Esperanza



Fr. Gaspar de San Agustín. Óleo de Bong Anore, 2014. Museo Oriental, Valladolid



Fr. Francisco Bencuchillo. Óleo de Bong Anoré, 2014. Museo San Agustín, Manila

comienzan a redactarse Artes (Gramáticas) y Vocabularios (Diccionarios). Famosos en estas lides han sido, entre otros, en las provincias evangelizadas por los agustinos: en Bisayas Alonso de Méntrida (1574-1637) por su Catecismo, su Arte y su Bocabvlario en lengua panayana, y Francisco de la Encina (1721-1660) por su Arte de la lengua zebuana, obra maestra por su amplitud y dominio. En la Pampanga Diego Bergaño (1695-1747) por su Arte de la lengua pampanga y su Bocabulario, que todavía hoy se sigue apreciando como una notable aportación en la lingüística filipina por su profundo conocimiento de tal idioma, de su estructura, giros y definiciones. De llocos Andrés Carro (1732-1806), que ha pasado a la posteridad por su contribución en el campo de la difusión del idioma ilocano con su Arte v el Vocabulario, objeto de varias ediciones, dada su utilidad. la más reciente en 1957. Y en Tagalos Francisco Bencuchillo (1710-1776) por su Epítome poético en el que plasma su estro en la lengua tagala.

Cerramos este apartado con panoplias, jarrones y hornacinas, es decir con armas, flores y aureolas. En el manejo de las primeras y el arte de la defensa destacó Juan Facundo de Acosta (†1674), que fue capitán de ingenieros antes que fraile, y durante el asedio de Manila por los ingleses en 1762 desplegó una gran actividad en fundir armas y en organizar la defensa, visitando mañana y tarde cada día las baterías, animando y exhortando a los que podía. Y por lo que se refiere a las flores no podía faltar Manuel Blanco (1779-1845) y su mundialmente famosa Flora de Filipinas, por medio de la cual "este incansable religioso nos dio una porción de secretos sobre muchas plantas, de las que la industria y el comercio han sacado y seguirán

> muchas utilidades", sin miedo a correr riesgos, pues "llevado de su amor a los hombres, quiso probar en sí mismo las virtudes de muchas plantas, y no temió envenenarse muchas veces con tal



Fr. Diego Bergaño. Óleo de Bong Anoré, 2014. Museo San Agustín, Manila

de que después pudiese él explicarnos los efectos que producían y el modo como debían usarse". Laureado con la palma del martirio fue el beato **Pedro de Zúñiga** (†1622), que pasó al Japón, donde se topó con grandes escollos a la hora de misionar: el idioma japonés, la xenofobia y la persecución contra los cristianos, pero aun así sembró semillas de evangelio y amasó pequeñas comunidades, que le sobrevivieron en Nagasaki.

No todos fueron así, cierto, pero sí muchos se les asemeiaron. Lo que si fueron todos migrantes. Como buenos hijos de san Agustín y de su "Noli foras ire; in teipsum redi; in interiore homine habitat veritas" (No vayas fuera; en el hombre interior hallarás la verdad: San Agustín, De vera religione, 39, 72), inmigraron a sí mismos para emigrar y acercarse a los demás. Para quienes ingresaban al convento por la iglesia dedicada a la conversión de San Pablo, apóstol de los gentiles, no podían menos de grabar en sus mentes los versículos de 1Cor 9,19.22: "Siendo del todo libre, me hice esclavo de todos para ganar a los más posibles... me hice débil con los débiles para ganar a los débiles. Me hice todo a todos para salvar como sea a algunos".

P. JESÚS ÁLVAREZ FERNÁNDEZ, OSA





# LA PALABRA DEL PAPA



# HOMILÍA DEL PAPA FRANCISCO EN SU VISITA A LAMPEDUSA

Lunes, 8 de julio de 2013.

Inmigrantes muertos en el mar, por esas barcas que, en lugar de haber sido una vía de esperanza, han sido una vía de muerte. Así decía el titular del periódico. Desde que, hace algunas semanas, supe esta noticia, desgraciadamente tantas veces repetida, mi pensamiento ha vuelto sobre ella continuamente, como a una espina en el corazón que causa dolor. Y entonces sentí que tenía que venir hoy aquí a rezar, a realizar un gesto de cercanía, pero también a despertar nuestras conciencias para que lo que ha sucedido no se repita. Que no se repita, por favor. Antes que nada quisiera tener una palabra de sincera gratitud y de ánimo para con ustedes, habitantes de Lampedusa y Linosa, para con las asociaciones, los voluntarios y las fuerzas de seguridad, que han prestado y prestan atención a personas en su viaje hacia algo mejor.

¡Ustedes son una pequeña realidad, pero dan un ejemplo de solidaridad! ¡Gracias! Gracias también al Arzobispo Mons. Francisco Montenegro por su ayuda, su trabajo y su acompañamiento pastoral. Saludo cordialmente a la alcaldesa, la señora Giusi Nicolini: muchas gracias por lo que ha hecho y sigue haciendo. Quiero tener un recuerdo para los queridos inmigrantes musulmanes que esta tarde comienzan el ayuno del Ramadán, con el deseo de abundantes frutos espirituales. La Iglesia está a su lado en la búsqueda de una vida más digna para ustedes y para sus familias. A ustedes: o'scià!

Esta mañana, a la luz de la Palabra de Dios que hemos escuchado, quisiera proponer algunas palabras que más que nada remuevan la conciencia de todos, nos hagan reflexionar y cambiar concretamente algunas actitudes.

"Adán, ¿dónde estás?": es la primera pregunta que Dios dirige al hombre después del pecado. "¿Dónde estás, Adán?".

Y Adán es un hombre desorientado que ha perdido su puesto en la creación porque piensa que será poderoso, que podrá dominar todo, que será Dios. Y la armonía se rompe, el hombre se equivoca, y esto se repite también en la relación con el otro, que no es ya un hermano al que amar, sino simplemente alguien que molesta en mi vida, en mi bienestar. Y Dios hace la segunda pregunta: "Caín, ¿dónde está tu hermano?". El sueño de ser poderoso, de ser grande como Dios, en definitiva de ser Dios, lleva a una cadena de errores que es cadena de muerte, ¡lleva a derramar la sangre del hermano!

Estas dos preguntas de Dios resuenan también hoy, con toda su fuerza. Tantos de nosotros, me incluyo también yo, estamos desorientados, no estamos ya atentos al mundo en que vivimos, no nos preocupamos, no protegemos lo que Dios ha creado para todos y no somos capaces siquiera de cuidarnos los unos a los otros. Y cuando esta desorientación alcanza dimensiones mundiales, se llega a tragedias como ésta a la que hemos asistido.

"¿Dónde está tu hermano?", la voz de su sangre grita hasta mí, dice Dios. Ésta no es una pregunta dirigida a otros, es una pregunta dirigida a mí, a ti, a cada

Migrantes rescatados junto a la isla de Lampedusa





# LA PALABRA DEL PAPA



Papa Francisco reflexionando

uno de nosotros. Esos hermanos v hermanas nuestras intentaban salir de situaciones difíciles para encontrar un poco de serenidad y de paz; buscaban un puesto mejor para ellos y para sus familias, pero han encontrado la muerte. ¡Cuántas veces quienes buscan estas cosas no encuentran comprensión, no encuentran acogida, no encuentran solidaridad! ¡Y sus voces llegan hasta Dios! Y una vez más les doy las gracias a ustedes, habitantes de Lampedusa, por su solidaridad. He escuchado, recientemente, a uno de estos hermanos. Antes de llegar aquí han pasado por las manos de los traficantes, aquellos que se aprovechan de la pobreza de los otros, esas personas para las que la pobreza de los otros es una fuente de lucro. ¡Cuánto han sufrido! Y algunos no han conseguido llegar.

"¿Dónde está tu hermano?". ¿Quién es el responsable de esta sangre? En la literatura española hay una comedia de Lope de Vega que narra cómo los habi-

tantes de la ciudad de Fuente Ovejuna matan al Gobernador porque es un tirano, y lo hacen de tal manera que no se sepa quién ha realizado la ejecución. Y cuando el juez del rey pregunta: "¿Quién ha matado al Gobernador?", todos responden: "Fuente Ovejuna, Señor". ¡Todos y ninguno! También hoy esta pregunta se impone con fuerza: ¿Quién es el responsable de la sangre de estos hermanos y hermanas? ¡Ninguno! Todos respondemos igual: no he sido yo, yo no tengo nada que ver, serán otros, ciertamente yo no. Pero Dios nos pregunta a cada uno de nosotros: "¿Dónde está la sangre de tu hermano cuyo grito llega hasta mí?". Hoy nadie en el mundo se siente responsable de esto: hemos perdido el sentido de la responsabilidad fraterna: hemos caído en la actitud hipócrita del sacerdote y del servidor del altar, de los que hablaba Jesús en la parábola del Buen Samaritano: vemos al hermano medio muerto al borde del camino, quizás pensamos "pobrecito", y seguimos nuestro camino, no nos compete; y con eso nos quedamos tranquilos, nos sentimos en paz. La cultura del bienestar, que nos lleva a pensar en nosotros mismos, nos hace insensibles al grito de los otros, nos hace vivir en pompas de jabón, que son bonitas, pero no son nada, son la ilusión de lo fútil, de lo provisional, que lleva a la indiferencia hacia los otros, o mejor, lleva a la globalización de la indiferencia. En este mundo de la globalización hemos caído en la glo-

Migrantes procedentes de Libia rescatados en Lampedusa



balización de la indiferencia. ¡Nos hemos acostumbrado al sufrimiento del otro, no tiene que ver con nosotros, no nos importa, no nos concierne!

Vuelve la figura del "Innominado" de Manzoni. La globalización de la indiferencia nos hace "innominados", responsables anónimos y sin rostro.

"Adán, ¿dónde estás?", "¿Dónde está tu hermano?", son las preguntas que Dios hace al principio de la humanidad y que dirige también a todos los hombres de nuestro tiempo, también a nosotros. Pero me gustaría que nos hiciésemos una tercera pregunta: "¿Quién de nosotros ha llorado por este hecho y por hechos como éste?". ¿Quién ha llorado por la muerte de estos hermanos y hermanas? ¿Quién ha llorado por esas personas que iban en la barca? ¿Por las madres jóvenes que llevaban a sus hijos? ¿Por estos hombres que deseaban algo para mantener a sus propias familias? Somos una sociedad que ha olvidado la experiencia de llorar, de "sufrir con": ¡la globalización de la indiferencia nos ha quitado la capacidad de llorar! En el Evangelio hemos escuchado el grito, el llanto, el gran lamento: "Es Raquel que llora por sus hijos... porque ya no viven". Herodes sembró muerte para defender su propio bienestar, su propia pompa de jabón. Y esto se sigue repitiendo... Pidamos al Señor que quite lo que haya quedado de Herodes en nuestro corazón; pidamos al Señor la gracia de llorar por nuestra indiferencia, de llorar por la crueldad que hay en el mundo, en nosotros, también en aquellos que en el anonimato toman decisiones socio-económicas que hacen posibles dramas como éste. "¿Quién ha llorado?".



Papa Francisco aclamado por la multitud.

¿Quién ha llorado hoy en el mundo? Señor, en esta liturgia, que es una liturgia de penitencia, pedimos perdón por la indiferencia hacia tantos hermanos y hermanas, te pedimos, Padre, perdón por quien se ha acomodado y se ha cerrado en su propio bienestar que anestesia el corazón, te pedimos perdón por aquellos que con sus decisiones a nivel mundial han creado situaciones que llevan a estos dramas. ¡Perdón, Señor!

Señor, que escuchemos también tus preguntas: "Adán, ¿dónde estás?". "¿Dónde está la sangre de tu hermano?". PAPA FRANCISCO



Embarcación con migrantes Ilegando a Europa



# MENSAJE DEL SANTO PADRE FRANCISCO PARA LA 97 JORNADA MUNDIAL DE LAS MISIONES

Domingo, 22 de octubre de 2023

Corazones fervientes, pies en camino (cf. Lc 24.13-35)

Queridos hermanos y hermanas:

Para la Jornada Mundial de las Misiones de este año he elegido un tema que se inspira en el relato de los discípulos de Emaús, en el Evangelio de Lucas (cf. 24,13-35): «Corazones fervientes, pies en camino». Aquellos dos discípulos estaban confundidos y desilusionados, pero el encuentro con Cristo en la Palabra y en el Pan partido encendió su entusiasmo para volver a ponerse en camino hacia Jerusalén y anunciar que el Señor había resucitado verdaderamente. En el relato evangélico, percibimos la trasformación de los discípulos a partir de algunas imágenes sugestivas: los corazones que arden cuando Jesús explica las Escrituras, los ojos abiertos al reconocerlo y, como culminación, los pies que se ponen en camino. Meditando sobre estos tres aspectos, que trazan el itinerario de los discípulos misioneros, podemos renovar nuestro celo por la evangelización en el mundo actual.

1. Corazones que ardían «mientras [...] nos explicaba las Escrituras». En la misión, la Palabra de Dios ilumina y trasforma el corazón.

A lo largo del camino que va de Jerusalén a Emaús, los corazones de los

se reflejaba en sus rostros— a causa de la muerte de Jesús, en quien habían creído (cf. v. 17). Ante el fracaso del Maestro crucificado, su esperanza de que Él fuese el Mesías se había derrumbado (cf. v. 21).

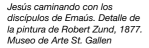
Entonces. «mientras conversaban v

dos discípulos estaban tristes -como

Entonces, «mientras conversaban y discutían, el mismo Jesús se acercó y siguió caminando con ellos» (v. 15). Como al inicio de la vocación de los discípulos, también ahora, en el momento de su desconcierto, el Señor toma la iniciativa de acercarse a los suyos y de caminar a su lado. En su gran misericordia, Él nunca se cansa de estar con nosotros; incluso a pesar de nuestros defectos, dudas, debilidades, cuando la tristeza y el pesimismo nos induzcan a ser «duros de entendimiento» (v. 25), gente de poca fe.

Hoy como entonces, el Señor resucitado es cercano a sus discípulos misioneros y camina con ellos, especialmente cuando se sienten perdidos, desanimados, amedrentados ante el misterio de la iniquidad que los rodea y los quiere sofocar. Por ello, «¡no nos dejemos robar la esperanza!» (Exhort. ap. Evangelii gaudium, 86). El Señor es más grande que nuestros problemas, sobre todo cuando los encontramos al anunciar el Evangelio al mundo, porque esta misión, después de todo, es suya y nosotros somos simplemente sus humildes colaboradores, "siervos inútiles" (cf. Lc 17,10).

Quiero expresar mi cercanía en Cristo a todos los misioneros y las misioneras del mundo, en particular a aquellos que atraviesan un momento difícil. El Señor resucitado, queridos hermanos y hermanas, está siempre con ustedes y ve su generosidad y sus sacrificios por la misión de evangelización en lugares lejanos. No todos los días de la vida resplandece el sol, pero acordémonos siempre de las palabras del Señor Jesús a sus amigos antes de la pasión: «En el mundo





tendrán que sufrir; pero tengan valor: yo he vencido al mundo» (Jn 16,33).

Después de haber escuchado a los dos discípulos en el camino de Emaús, Jesús resucitado «comenzando por Moisés y continuando con todos los profetas, les interpretó en todas las Escrituras lo que se refería a él» (Lc 24,27). Y los corazones de los discípulos se encendieron, tal como después se confiarían el uno al otro: «¿No ardía acaso nuestro corazón, mientras nos hablaba en el camino y nos explicaba las Escrituras?» (v. 32). Jesús, efectivamente, es la Palabra viviente, la única que puede abrasar, iluminar y trasformar el corazón.

De ese modo comprendemos mejor la afirmación de san Jerónimo: «Ignorar las Escrituras es ignorar a Cristo» (Comentario al profeta Isaías, Prólogo). «Si el Señor no nos introduce es imposible comprender en profundidad la Sagrada Escritura, pero lo contrario también es cierto: sin la Sagrada Escritura, los acontecimientos de la misión de Jesús v de su Iglesia en el mundo permanecen indescifrables» (Carta ap. M.P. Aperuit illis, 1). Por ello, el conocimiento de la Escritura es importante para la vida del cristiano, y todavía más para el anuncio de Cristo y de su Evangelio. De lo contrario, ¿qué trasmitiríamos a los demás sino nuestras propias ideas y proyectos? Y un corazón frío, ¿sería capaz de encender el corazón de los demás?

Dejémonos entonces acompañar siempre por el Señor resucitado que nos explica el sentido de las Escrituras. Dejemos que Él encienda nuestro corazón, nos ilumine y nos trasforme, de modo que podamos anunciar al mundo su misterio de salvación con la fuerza y la sabiduría que vienen de su Espíritu.

2. Ojos que «se abrieron y lo reconocieron» al partir el pan. Jesús en la Eucaristía es el culmen y la fuente de la misión.

Los corazones fervientes por la Palabra de Dios empujaron a los discípulos de Emaús a pedir al misterioso viajero que permaneciese con ellos al caer la tarde. Y, alrededor de la mesa, sus ojos se abrieron y lo reconocieron cuando Él partió el pan. El elemento decisivo que abre los ojos de los discípulos es la secuencia de las acciones realizadas por



Papa Francisco saludando a una niña en Pza. S. Pedro

Jesús: tomar el pan, bendecirlo, partirlo y dárselo a ellos. Son gestos ordinarios de un padre de familia judío, pero que, realizados por Jesucristo con la gracia del Espíritu Santo, renuevan ante los dos comensales el signo de la multiplicación de los panes y sobre todo el de la Eucaristía, sacramento del Sacrificio de la cruz. Pero precisamente en el momento en el que reconocen a Jesús como Aquel que parte el pan, «Él había desaparecido de su vista» (Lc 24,31). Este hecho da a entender una realidad esencial de nuestra fe: Cristo que parte el pan se convierte ahora en el Pan partido, compartido con los discípulos y por tanto consumido por ellos. Se hizo invisible, porque ahora ha entrado dentro de los corazones de los discípulos para encenderlos todavía más, impulsándolos a retomar el camino sin demora, para comunicar a todos la experiencia única del encuentro con el Resucitado. Así, Cristo resucitado es Aquel que parte el pan y al mismo tiempo es el Pan partido para nosotros. Y, por eso, cada discípulo misionero está llamado a ser, como Jesús y en Él, gracias a la acción del Espíritu Santo, aquel que parte el pan y aquel que es pan partido para el mundo.

# THE RANDO AIGUE CLOCKED

Retrato de papa Francisco

Papa Francisco predicando



# LA PALABRA DEL PAPA

A este respecto, es necesario recordar que un simple partir el pan material con los hambrientos en el nombre de Cristo es ya un acto cristiano misionero. Con mayor razón, partir el Pan eucarístico, que es Cristo mismo, es la acción misionera por excelencia, porque la Eucaristía es fuente y cumbre de la vida y de la misión de la Iglesia.

Lo recordó el Papa Benedicto XVI: «No podemos guardar para nosotros el amor que celebramos en el Sacramento [de la Eucaristía]. Éste exige por su naturaleza que sea comunicado a todos. Lo que el mundo necesita es el amor de Dios, encontrar a Cristo y creer en Él. Por eso la Eucaristía no es sólo fuente y culmen de la vida de la Iglesia; lo es también de su misión: "Una Iglesia auténticamente eucarística es una Iglesia misionera"» (Exhort. ap. Sacramentum caritatis, 84).

Para dar fruto debemos permanecer unidos a Él (cf. Jn 15,4-9). Y esta unión se realiza a través de la oración diaria, en particular en la adoración, estando en silencio ante la presencia del Señor, que se queda con nosotros en la Eucaristía. El discípulo misionero, cultivando con amor esta comunión con Cristo, puede convertirse en un místico en acción. Que nuestro corazón anhele siempre la compañía de Jesús, suspirando la vehemen-

te petición de los dos de Emaús, sobre todo cuando cae la noche: "¡Quédate con nosotros, Señor!" (cf. Lc 24,29).

3. Pies que se ponen en camino, con la alegría de anunciar a Cristo Resucitado. La eterna juventud de una Iglesia siempre en salida.

Después de que se les abrieron los ojos, reconociendo a Jesús «al partir el pan», los discípulos, sin demora, «se pusieron en camino y regresaron a Jerusalén» (Lc 24,33). Este ir de prisa, para compartir con los demás la alegría del encuentro con el Señor, manifiesta que «la alegría del Evangelio llena el corazón y la vida entera de los que se encuentran con Jesús. Quienes se deian salvar por Él son liberados del pecado, de la tristeza, del vacío interior, del aislamiento. Con Jesucristo siempre nace y renace la alegría» (Exhort. ap. Evangelii gaudium, 1). No es posible encontrar verdaderamente a Jesús resucitado sin sentirse impulsados por el deseo de comunicarlo a todos. Por lo tanto, el primer y principal recurso de la misión lo constituyen aquellos que han reconocido a Cristo resucitado, en las Escrituras y en la Eucaristía, que llevan su fuego en el corazón y su luz en la mirada. Ellos pueden testimoniar la vida que no muere más, incluso en las situaciones más difíciles y en los momentos más oscuros.

La imagen de los "pies que se ponen en camino" nos recuerda una vez más la validez perenne de la misión ad gentes, la misión que el Señor resucitado dio a la Iglesia de evangelizar a cada persona y a cada pueblo hasta los confines de la tierra. Hoy más que nunca la humanidad, herida por tantas injusticias, divisiones y guerras, necesita la Buena Noticia de la paz y de la salvación en Cristo. Por tanto, aprovecho esta ocasión para reiterar que «todos tienen el derecho de recibir el Evangelio. Los cristianos tienen el deber de anunciarlo sin excluir a nadie, no como quien impone una nueva obligación, sino como quien comparte una alegría, seña-

la un horizonte bello, ofrece un banquete deseable» (*ibíd.*, 14). La conversión misionera sigue siendo el objetivo principal que debemos proponernos como individuos y como comunidades, porque «la salida misionera es el paradigma de toda obra de la Iglesia» (*ibíd.*, 15).

Como afirma el apóstol Pablo, «el amor de Cristo nos apremia» (2 Co 5,14). Se trata aquí de un doble amor, el que Cristo tiene por nosotros, que atrae, inspira y suscita nuestro amor por Él. Y este amor es el que hace que la Iglesia en salida sea siempre joven, con todos sus miembros en misión para anunciar el Evangelio de Cristo, convencidos de que «Él murió por todos, a fin de que los que viven no vivan más para sí mismos, sino para aquel que murió y resucitó por ellos» (v.15). Todos pueden contribuir a este movimiento misionero con la oración y la acción, con la ofrenda de dinero y de sacrificios, y con el propio testimonio. Las Obras Misioneras Pontificias son el instrumento privilegiado para favorecer esta cooperación misionera en el ámbito espiritual y material. Por esto la colecta de donaciones de la Jornada Mundial de las Misiones está dedicada a la Obra Pontificia de la Propagación de la Fe.

La urgencia de la acción misionera de la Iglesia supone naturalmente una cooperación misionera cada vez más estrecha de todos sus miembros a todos los niveles. Este es un objetivo esencial en el itinerario sinodal que la Iglesia está recorriendo con las palabras clave comunión, participación y misión. Tal itinerario no es de ningún modo un replegarse de la Iglesia sobre sí misma, ni un proceso de sondeo popular para decidir. como se haría en un parlamento, qué es lo que hay que creer y practicar y qué no, según las preferencias humanas. Es más bien un ponerse en camino, como los discípulos de Emaús, escuchando al Señor resucitado que siempre sale a nuestro encuentro para explicarnos el sentido de la Escrituras y partir para nosotros el Pan, y así poder llevar adelante, con la

fuerza del Espíritu Santo, su misión en el mundo.

Como aquellos dos discípulos «contaron a los otros lo que les había pasado por el camino» (Lc 24,35), también nuestro anuncio será una narración alegre de Cristo el Señor, de su vida, de su pasión, muerte y resurrección, de las maravillas que su amor ha realizado en nuestras vidas.

Pongámonos de nuevo en camino también nosotros, iluminados por el encuentro con el Resucitado y animados por su Espíritu. Salgamos con los corazones fervientes, los ojos abiertos, los pies en camino, para encender otros corazones con la Palabra de Dios, abrir los ojos de otros a Jesús Eucaristía, e invitar a todos a caminar juntos por el camino de la paz y de la salvación que Dios, en Cristo, ha dado a la humanidad.

Santa María del camino, Madre de los discípulos misioneros de Cristo y Reina de las misiones, ruega por nosotros.

Roma, San Juan de Letrán, 6 de enero de 2023, Solemnidad de la Epifanía del Señor. Francisco

Cena de Emaús de Caravaggio, 1602. National Gallery, Londres





# XVI ASAMBLEA DEL SÍNODO DE LOS OBISPOS DE 2023, UN RESPUESTA AL DESAFÍO MISIONERO

He tenido la fortuna de participar en la XVI Asamblea General del Sínodo de los obispos representando a la Conferencia Episcopal Española. Después del recorrido vivido en mi propia diócesis de Valladolid y en el equipo sinodal de la Conferencia, vivir estas cuatro semanas en Roma me ha permitido profundizar en el significado de la propuesta que el papa Francisco ha hecho a la Iglesia, a la que considera clave para su vida y misión en esta época.

"Hoy, en un momento histórico en el que la Iglesia se adentra en 'una nueva etapa evangelizadora', que le pide constituirse «en todas las regiones de la tierra en un 'estado permanente de misión'», el Sínodo de los Obispos está llamado, como cualquier otra institución eclesiástica, a convertirse cada vez más en 'cauce adecuado para la evangelización del mundo actual más que para la autopreservación". Esto escribía el papa Francisco al convocar el itinerario que nos ha traído a Roma para celebrar la primera sesión de la XVI Asamblea del Sínodo de los Obispos. Puedo dar testimonio de que este objetivo ha resonado de forma prioritaria en los diálogos mantenidos en estas cuatro semanas.



Mons. Luis Argüello saludando al papa Francisco

En el aula sinodal hemos acogido el drama y la esperanza de muchas Iglesias que evangelizan en medio de guerras, hambrunas y persecuciones, así como los desafíos de la misión en occidente donde, a veces cunde el desánimo y se buscan atajos para recuperar la relevancia perdida. Unos y otros hemos reconocido con entusiasmo que la misión es responsabilidad de todos los miembros del Pueblo de Dios. Por eso ha brillado el don del Bautismo y hemos escuchado la llamada a revitalizar la iniciación cristiana, para que los bautizados, llamados a la participación plena en la comunión y misión de la Iglesia, respondan desde una renovada acogida de la gracia y la vida en el Espíritu.



El papa Francisco participando en una de las mesas del Sínodo

La disposición de los participantes del Aula Pablo VI. en 36 mesas redondas -35 de los sinodales y la 36 con el sucesor de Pedro y sus directos colaboradores- asemejaba a la de un banquete de bodas o a los diversos corros de la multiplicación de los panes. Ambas imágenes de resonancias eucarísticas. La Eucaristía es origen y punto culminante de nuestro caminar juntos. La Iglesia-Sínodo es camino de peregrinación y también Mesa que convoca, congrega y envía. La Iglesia sinodal se realiza en la Eucaristía, en ella se entretejen los carismas y se realiza la armonía entre el sacerdocio común y el sacerdocio ministerial. Es el Misterio que funda la Comunión y es diseño y germen de la Misión.

El coloquio entre el Pueblo de Dios, el colegio de los Doce y el Obispo de Roma es uno de los ejes de la Iglesia sinodal en la Iglesia Universal, como en las Iglesias particulares, el que se realiza entre pueblo, presbiterio y obispo. Todos en comunión misionera, cada cual desde la vocación en la que ha sido llamado y en las diversas formas de hacer presente a Cristo resucitado -Cabeza y Cuerpo- en medio del mundo. La sinodalidad pide una íntima y organizada relación entre bautizados y ordenados, sin separación ni nivelación de ministerios y responsabilidades. "Lumen Gentium" del Concilio Vaticano II ha iluminado esta parte esencial del Sínodo de Obispos que ha acogido la presencia de laicos, varones y mujeres, consagrados y presbíteros como testigos del procesos sinodal, junto a casi trescientos obispos. Todos con voz v voto. Cómo articular la sinodalidad del Pueblo santo, con la colegialidad de los sucesores de los Doce, todos sub Petro y cum Petro, es una de las asuntos a seguir discerniendo.

El Sínodo ha tenido varias dimensiones. La primera, un fuerte ambiente espiritual pues su gran objetivo ha sido situar a los participantes a la escucha del Espíritu Santo. Los 30 días de la experiencia sinodal han supuesto para mí una suerte de mes de ejercicios, con conso-

laciones y desolaciones, con pruebas y con una singular llamada a la fidelidad al Señor en la sorprendente novedad de esta época. Otra dimensión ha sido la del encuentro eclesial, una verdadera parábola de la Iglesia, presididos por el sucesor de Pedro, un numeroso grupo de obispos llegados de los 4 puntos cardinales junto a una representación del resto del pueblo de Dios. Este encuentro eclesial nos ha permitido contemplar la belleza de la Iglesia, universal y particular, presente en el mundo entero



Asamblea sinodal de octubre 2023

en situaciones muy diferentes. Otra de las características del Sínodo ha sido el diálogo protagonizado por la escucha mutua. Hemos ensayado la metodología de la conversación en el Espíritu, un eiercicio en el que la propia experiencia reflexionada y la escucha de cada uno de los compañeros del círculo menor ha tratado de desembocar en un nosotros; yo - tú - nosotros, ha sido la dinámica desde la que hemos querido abrirnos a la acción del Espíritu. En medio de los conflictos de nuestras sociedades v de la gran dificultad para encontrar caminos de escucha y diálogo para resolverlos, este Sínodo de la Iglesia católica es en sí mismo una expresión profética que llama reconocer la dignidad de los otros, incluso de los contrarios, y a colaborar por el bien común.

La sinodalidad, asunto central de todo este proceso, ha centrado nuestros diálogos en tres pasos, comunión, mi-



sión y participación, muy entrelazados. Hemos descubierto que la sinodalidad, expresa el dinamismo de la comunión misionera y de la misión vivida desde la comunión para convocar a una comunión más ancha. Ha sido también ensayo del caminar juntos, en la peregrinación eclesial, siguiendo a quien es el Camino. Este recordatorio es importante para situar bien el "caminar juntos" del Sínodo, pues nos recuerda que no es caminar sin rumbo o por el mero hecho de compartir senda, sino que esta peregrinación tiene una meta, un camino y un pastor que acompaña delante, en medio y detrás.

La presencia de la vida consagrada ha sido muy numerosa en esta Asamblea, además de los casi 90 obispos vinculados a diversas Órdenes y Congregaciones, han participado en el Sínodo una decena de religiosos y en torno a veinticinco religiosas. Además, entre los participantes como colaboradores de la Secretaría, facilitadores (una especie de moderador de grupo) expertos e invitados, también han estado presentes en el Aula otras decenas de consagrados. En relación con la vida de especial consagración se han suscitado estas cuestiones:

La relación sinodal entre vida consagrada, pueblo de Dios y obispo en una Iglesia particular. De manera habitual surgen en nuestras diócesis tensiones entre la presencia y acción pastoral de consagrados en diversos campos –parroquias, escuelas, acción social, etc.– y la propuesta pastoral diocesana. Hoy, cuando la mayoría de las provincias o demarcaciones de los religiosos son de carácter nacional, la distancia entre ambas propuestas se acentúa. La sinodalidad supone una fuerte llamada a la colaboración de las instituciones de vida consagrada entre sí y de todas ellas con todo el Pueblo de Dios de la Iglesia particular donde viven y actúan.

El Sínodo ha puesto el acento en la relación entre sacerdocio común y sacerdocio ministerial y ha resaltado la importancia de los carismas y ministerios que brotan del Bautismo. El reconocimiento pleno del significado del este sacramento y de los carismas y ministerios que brillan en los bautizados constituye también una llamada a la "especial consagración" que ya experimenta la colaboración de laicos en misión compartida en muchas de sus obras apostólicas. ¿Qué novedad aporta la especial consagración? Y para todos surge la invitación a reconocer la diferencia recíproca entre el sacerdocio común y el sacerdocio ministerial, carisma instituido como cauce de la gracia y servicio en favor de la comunión misionera. Los diálogos sinodales han salido al paso del riesgo de "nivelación de carismas" entre los diversos miembros del Pueblo de Dios v ha valorado el significado de cada vocación en una recíproca fecundidad.

El lugar de la mujer en la Iglesia ha atravesado muchas de las reflexiones desde el reconocimiento de la amplia presencia y responsabilidades que fieles laicas y consagradas ya realizan en la comunidad cristiana. No cabe duda de que feminismo y "estudios de género" son un signo de la cultura actual y existen en muchos lugares del mundo situaciones de clara discriminación. La asamblea ha subrayado el sentido de la diferencia sexual. Surge una cuestión para la reflexión para todas las bautizadas, pero especialmente para las mujeres consagradas,

Mons. Luis Argüello y otros españoles participantes en el sínodo





Mons. Luis Argüello en una rueda de prensa

¿en dónde poner el cimiento de la pertenencia a la Iglesia, en el bautismo, en la consagración religiosa o en la identidad femenina? Ya sé que es un falso dilema, pues es inseparable ser mujer, bautizada y consagrada, pero ¿cómo se vive este coloquio en la Iglesia sinodal?

La misión, en la novedad del "cambio de época", vuelve a suscitar la vieja cuestión de la "identidad o relevancia" de la Iglesia en el mundo. El auge de identidades que hay que acoger y de culturas en las que la comunidad cristiana se encarna, da pie a tensiones conocidas, pero vividas como falsos dilemas: ¿verdad o amor? ¿respeto cuasi sagrado a identidades y culturas o purificación y transfiguración de éstas? ¿igualdad de todos en todo o valor de la diferencia recíproca? El método de la "conversación en el Espíritu", en ejercicio de escucha y diálogo, ha ayudado a intentar superar la dialéctica de contrarios y entrar en un

coloquio entre YO-TÚ-NO-SOTROS, siempre en la escucha del Espíritu Santo, en búsqueda de una comunión no uniformadora. La Iglesia, como la Trinidad y la Eucaristía, es un Misterio de comunión misionera.

El desafío misionero le vivimos en cada una de nuestras diócesis. Juntos siguiendo a Jesús, que es el Camino, estamos llamados a continuar la peregrinación

cultivando y ejercitando la sinodalidad que es, ante todo, espiritualidad, estilo y modo de relacionarnos laicos, pastores y consagrados en esta comunión para la misión que es la Iglesia.

El Sínodo, tendrá su segunda sesión el próximo mes de octubre; en estos meses estamos convocados a seguir ensayando la sinodalidad trabajando el documento de síntesis de la primera sesión para hacer nuestras aportaciones en los asuntos que dicha síntesis nos ofrece. Todo lo que aportemos ha de responder a lo que el título de la propia relación de síntesis expresa: Cómo ayudarnos unos a otros a ser una Iglesia sinodal misionera. Nunca desde nuestras solas fuerzas, sino sostenidos por el Espíritu Santo.

¡Adsumus Sancte Spiritus!

Mons. LUIS J. ARGÜELLO Arzobispo de Valladolid



Mons Luis Argüello, como miembro de Sínodo





# **CUBA**

# MI EXPERIENCIA EN CUBA DESDE 2019 HASTA 2024



El P. Ambrosio en una ceremonia de la Parroquia



El P. Ambrosio haciendo de fiel



El P. Ambrosio bautizando a un adulto

La presencia de los agustinos en Cuba data de 1586, en que fundaron el Convento de san Agustín en La Habana. Desde entonces hemos estado sin interrupción hasta la desamortización de Mendizábal, año 1834, en que perdimos todos nuestros conventos e iglesias, pero en 1898, a raíz de la independencia de Cuba, pudimos volver por medio de los agustinos norteamericanos.

Estos realizaron una gran labor, comenzando por la parroquia del Santo Cristo del Buen Viaje, en la Habana, donde fundaron dos colegios, uno de ellos con enseñanza y comedor gratuitos, y un consultorio médico, ampliaron la iglesia de una nave a tres e instalaron en ella once vidrieras muy hermosas de fabricación alemana.

Además, en el municipio de Playa, construyeron dos grandes iglesias, santa Rita y san Agustín, más la Clínica de san Lorenzo. Por fin, en los años cincuenta, fundaron y desarrollaron la Universidad de Santo Tomás de Villanueva, primera universidad privada en Cuba, que adquirió un gran prestigio.

Todo esto se perdió con la expulsión de los agustinos de Cuba en 1962 por obra de Fidel Castro, poco después de instaurar su Revolución. La Orden quiso volver en 1997, pero por las condiciones puestas por el gobierno cubano no fue posible. Por fin, se pudo entrar en 2007 en dos pequeños municipios del interior, Chambas y Puerto Padre, cogiendo sus correspondientes parroquias.

Hasta 2011 no pudieron establecerse los agustinos en La Habana, haciéndose cargo primero, de una parroquia en Tarará, municipio de La Habana, y pasando después a la conocida parroquia de la Habana Vieja, Santo Cristo del Buen Viaje. Aquí he estado yo estos cuatro últimos años.

Desde 1997 he estado deseando y pidiendo ir a Cuba. Este año, estando yo en Calahorra (Logroño) nos visitó Mons. Mestril, obispo de Ciego de Ávila, Cuba, buscando misioneros para su diócesis. Yo le manifesté al Prior Provincial mis deseos de ir, pero me destinó de prior de la comunidad agustiniana y jefe de estudios del colegio de Valencia. Aquí estuve cuatro años, para volver otra vez a Calahorra como prior y director del colegio, dieciséis años hasta que me jubilé, a los 71 años.

Entonces pedí otra vez al Prior Provincial ir a Cuba, pero me destinó como vicario a la parroquia Ntra. M. del Buen Consejo, de León, donde trabajé dos años largos. Un día me preguntó el Prior Provincial que si seguía firme en la petición de ir a Cuba. Le contesto que sí. De tal forma que, después de tres meses de espera para obtener el permiso de permanencia en Cuba, pude llegar a la Perla del Caribe el 15 de diciembre de 2019.

Lo primero que hice fue visitar las tres comunidades: La Habana, Chambas y Puerto Padre. Estuve aproximadamente un mes en cada una. Al terminar en Puerto Padre, me dice el Superior que mi destino es La Habana, como párroco y prior. Yo me resistía a estos cargos, porque no quería y no tenía los documentos que los garantizara, pero después de unos dos meses llegaron. Y así he estado cuatro años: prior de una comunidad

pequeña y párroco del Santo Cristo del Buen Viaje, con una feligresía de unas 30.000 personas.

El trabajo de la parroquia lleva consigo las misas, una cada día, el rezo del rosario, media hora antes de la misa, exposición los jueves, catequesis de niños los sábados, y de adultos, día y hora de común acuerdo entre el catecúmeno y el párroco. Se han bautizado unos veinte adultos y unos ochocientos niños. La catequesis de los padres y padrinos la he tenido en el momento en que piden el bautismo y en el día anterior a la ceremonia.

Son muchos los que piden el bautismo para ellos y para sus hijos, pero después no vienen a la catequesis y, por lo tanto, no hay bautismo. Hay que tener cuidado con la recta intención de ellos, pues algunos piden el bautismo por santería. Esta es una práctica común en la isla; es una mezcla de brujería y espiritismo, heredada de sus ancestros africanos. No se les puede administrar el sacramento cuando solo buscan que sus espíritus los protejan y no para que sean hijos de Dios y pertenezcan a su familia, la Iglesia.

El cubano es una persona religiosa. Yo apenas he encontrado a alguien que se profese ateo. Todos son muy respetuosos con la religión católica, a la que aprecian. Hay bastantes protestantes y ortodoxos, pero yo nunca he apreciado rivalidad con los católicos. Varios de ellos han ingresado en la Iglesia Católica a través de nuestra parroquia.

Con el régimen comunista cubano la iglesia católica goza de una libertad de culto, es decir, nos permite tener las iglesias abiertas con nuestras celebraciones, pero no hay una libertad real, porque los sacerdotes estamos vigilados en nuestras homilías y comportamientos, y no se nos permite manifestarnos libremente con nuestros propios medios de comunicación, como prensa, radio y televisión.

Nuestra labor es dar testimonio de Cristo y de su Iglesia en un mundo oficialmente laico opuesto a toda creencia cristiana. Así, estamos allí para atender a todo el que venga, dándole oportunidad de dialogar con él, ayudarle en sus necesidades espirituales y materiales y que reciba los sacramentos.

Cuba es un país necesitado de todo. Son muchos quienes vienen a pedir alimentos, ropa, medicinas, porque no los tienen. Abrimos la iglesia todos los días tres horas por la mañana y otras tres por la tarde, oyendo y atendiendo sus necesidades materiales y espirituales. Visitamos mucho a los enfermos en sus casas y en los hospitales.

Hay mucha necesidad de sacerdotes. Hay diócesis con cinco, ocho y doce sacerdotes. El seminario mayor de Cuba solo tiene 22 seminaristas para todo el país. Cuba necesita urgentemente misioneros.

Yo dejo Cuba porque he caído enfermo de anemia e hipertensión. He llegado a bajar de peso 20 kg. y últimamente tenía unas subidas de presión graves, 200-100 mm. Hg., ante lo cual el médico me urgió que la única forma de encontrar la curación era en España. Dejo Cuba con mucho dolor; pensaba estar allí hasta que no pudiera con las zapatillas, pero el designio de Dios es otro.

Que Dios bendiga a Cuba. Recemos por la salvación de los cubanos. Esto me pidió el Cardenal de La Habana, Mons. Juan de la Caridad, al despedirme de él: "Padre, rece por la diócesis de La Habana".

P. AMBROSIO SANABRIA SANTERVAS, OSA





El P. Ambrosio con feligreses



El P. Ambrosio delante de la fachada del templo

El P. Ambrosio con el obispo y el P. Vibin en Puerto Padre





# VICARIATOS, MISIONES Y VOLUNTARIADO EN AMÉRICA LATINA



Parroquia agustiniana en Rep. Dominicana

En los estatutos de la Nueva Provincia San Juan de Sahagún se recoge la formación del Consejo Provincial, que queda constituido por seis consejeros, a diferencia de los cuatro consejeros que solían tener las anteriores provincias. La diferencia está en que se han aumentado dos. Uno para África y Asia y otro para América Latina. Mira por donde me tocó para este primer cuatrienio que ahora concluye ser el consejero para América Latina. Ello me ha llevado a viajar y conocer todos los vicariatos y delegaciones que tiene la Provincia por esas tierras tan queridas.

El P. Blas me pide que os cuente un poco mi experiencia. Lo hago con mucho gusto y lo haré unido también a mi experiencia como miembro del secretariado de Misiones y Voluntariado, y encargado estos años del Voluntariado Misionero Agustiniano.

Lo primero destacar que he podido viajar a todos los vicariatos y delegaciones de la Provincia San Juan de Sahagún en América. Si bien mi tarea principal, acompañando siempre al P. Provincial, ha sido participar en los capítulos y hacer las visitas a las comunidades, me ha interesado mucho conocer la dimensión misionera y pastoral de nuestros hermanos agustinos en estos países, quedando realmente admirado del ingente trabajo que llevan a cabo, la diversidad de tareas y campos de acción y el formidable espíritu misionero que les caracteriza. Esta sería la primera constatación y que ha redoblado mi admiración por todos los misioneros, en cualquier parte del mundo en que estén. En este Anuario y otras publicaciones misioneras puedes encontrar, con lujo de detalles, amplia información sobre la obra misionera agustiniana en América y otros continentes.

Algo que también he podido ir comprobando (tampoco hace falta ser muy espabilado para darse cuenta), son dos cosas que están relacionadas: el exceso de trabajo y la falta de religiosos para realizarlo. Y unido a esto la falta de vocaciones y la perseverancia de las mismas. Esta situación me parece especialmente preocupante en la Delegación de Cuba, pues en estos momentos, y después de la reciente vuelta a España, por motivos de enfermedad, de los padres Francisco Iturbe y Ambrosio Sanabria, apenas quedan 5 religiosos para atender las tres comunidades de Chambas. Puerto Padre v La Habana, pues no tocan ni a dos por comunidad, con toda la problemática que eso lleva consigo. Me atrevo a decir que es el problema más serio que tenemos planteado en este sentido en América Latina. Argentina tampoco está para tirar cohetes. Iquitos y Antillas también necesitan un buen empujón. Pero me ha alegrado ver que en la mayoría de los sitios se está llevando a cabo un trabajo muy importante de promoción vocacional, que incluso nos puede servir de ejemplo a los que nos movemos por la circunscripción de España-Portugal. Especialmente me ha llamado la atención lo bien que están trabajando este tema y las pastoral iuvenil en el Vicariato de Ve-

Los PP. Domingo, Víctor y Jesús con Agustinas de la Conversión en Lima





El P. Domingo visitando a los Agustinos de Sta. Rita de Castilla, Iquitos, Perú

nezuela. Y es que "no hay mata sin patata", que dice el refranero español.

De lo anteriormente expuesto se pueden hacer muchas reflexiones. Que la situación es muy difícil, nadie lo duda. Que todo esto nos preocupa a todos, pues claro. Pero...que de peores hemos salido...pues también. Pero creo que el único camino para salir adelante, es caminar juntos y buscar caminos de colaboración y encuentro entre los distintos vicariatos y delegaciones, incluso de otras provincias. Esto es algo que se lo he oído decir por activa y por pasiva desde el P. General hasta nuestro Provincial, el P. Domingo. Y por supuesto la colaboración desde la Provincia, que si bien ya no podrá ser enviando religiosos, hay otras muchas maneras de colaborar, y por supuesto, con apoyo económico para las muchas necesidades que no pueden cubrir. Ellos saben que siempre está la mano tendida de la Provincia, y esto también da ánimo y esperanza. En esta línea quiero también destacar la gran colaboración económica que se está brindando a todos para los programas de formación y proyectos sociales que nos presentan. Las ONGs de la Provincia y desde todas nuestras obras en España se está intentando dar respuesta a los proyectos presentados. Sobre esto habría mucho que contar y agradecer a todos. En este mismo Anuario se dedican unas páginas a contarnos, desde el Secretariado de Misiones, Voluntariado y Justicia y Paz, el gran trabajo que se lleva a cabo por parte de tantos y tantos con un gran espíritu misionero y solidario. Desde aquí quiero dar un GRACIAS que llegue a todos.

En esta línea de la solidaridad y la conciencia social no quiero dejar de decir una palabra respecto al Voluntariado Agustiniano Misionero. Expresar mi alegría porque estamos recuperando el Voluntariado, que precisamente se orienta a estos vicariatos y también a otros vicariatos de Asia y África. Y también el Voluntariado aquí en España. Este verano del 2024 irán dos grupos de voluntarios, uno a la Misión de Tolé (Panamá) y otro a República Dominicana (La Vega), donde estarán un mes. Creo que es algo que debemos seguir animando e implicando principalmente a jóvenes con espíritu misionero y solidario.

Para terminar estas líneas, dar las gracias a las comunidades y hermanos con los que he tenido la ocasión de conocer y compartir algún tiempo. Gracias porque en todos sitios me he sentido como en casa y he podido disfrutar de la fraternidad agustiniana que está por encima de todas las fronteras. Como diría mi padre, "hay Dios en todos sitios".

Quiero añadir solo unas líneas del comentario y testimonio de los jóvenes que participaron en el verano de 2023 en la Misión de Tolé (Panamá) en el mes de Julio.





Niña indígena de Panamá

Casa del voluntario en Llano Ñopo, Tolé, Panamá





#### Testimonios de voluntarios

El día 2 de agosto, después de un experiencia intensa de VOLUNTARIADO en la Misión Agustiniana de Tolé (Panamá), regresaban a Madrid un grupo de jóvenes, felices y agradecidos de la oportunidad que han tenido. 2 jóvenes profesoras del Colegio Buen Consejo de Madrid, Cristina y Sandra, y 2 jovencísimos universitarios, Pablo y Helena, antiguos alumnos de colegios agustinianos. Han estado acompañados por el P. José Luis Belver, miembro del Secretariado de Misiones y Voluntariado y buen conocedor de las tierras panameñas. Han desarrollado en el Centro Misional Jesús Obrero de Tolé, que llevan los Agustinos de Panamá, un variado e interesante programa de actividades que les han reportado una serie de vivencias que como expresa Sandra: "Han sido, sin lugar a dudas, una de las mejores experiencias y más enriquecedoras que he vivido hasta ahora"..." He aprendido muchas cosas, a sentir, ver y apreciar la naturaleza, a valorar lo que tengo y a recibir más amor del que doy...porque si algo me han dado durante el voluntariado ha sido amor; yo, realmente no he dado ni enseñado nada; han sido ellos, los niños, las personas que hemos conocido, los frailes agustinos, los que me han enseñado". Y Helena añade: "Lo más importante que me llevo es la cultura de Panamá, la forma de vivir de la gente y la alegría que desprenden a pesar de sus dificultades; el hecho de que te ofrecen todo sin tener nada, y el equipo y la amistad que formamos con los Padres Agustinos, entre nosotros y la gente de allí de Tolé".

Los 4 destacan la variedad de actividades que han llevado a cabo, siempre con la coordinación del P. Edwin Ramos, la comunidad de agustinos y todo el personal del Centro Misional. Es uno de los objetivo de nuestro voluntariado misionero, la integración con la Comunidad, participar en las actividades sociales y pastorales que llevan a cabo, y tener una experiencia de Comunidad y Amistad entre el grupo que se embarca en la Misión. Pablo resume un poco las actividades que han llevado a cabo: "Las actividades han sido principalmente los talleres que organizábamos en las escuelas de las diversas comunidades v con los jóvenes de la Residencia de Estudiantes San Agustín (RESA) y Residencia P. Moisés de la comarca indígena. Visitas a comunidades: actividades de acompañamiento a los padres en sus diversas actividades pastorales. Hemos colaborado en tareas sociales como en la Granja de la Misión y hemos realizado trabajos de pintura de algunas instalaciones de la Residencia de Estudiantes, en las cuales hemos tenido actividades de apoyo escolar a los estudiantes."





El P. Jesús Torres en la Residencia de estudiantes, Tolé, Panamá



Voluntarios con agustinas de Chitré, Panamá



Voluntarios en Peña Blanca, Panamá



# SOLIDARIDAD EN CASCADA EN CENTROAMÉRICA

En esta oportunidad, creemos que es de justicia hacer una semblanza, aunque sea breve, de lo mucho que nuestra Delegación "Nuestra Señora de la Paz" ha recibido en calidad de ayuda, solidaridad, colaboración y tantos adjetivos que habría que poner para expresar nuestra más ferviente gratitud por todo el apoyo que desde su nacimiento como presencia en Centroamérica ha recibido esta porción de la Orden agustiniana.

#### **NICARAGUA**

Ya han pasado más de 35 años desde aquel 16 de julio de 1987 en que se asumió la presencia en Ocotal, Nicaragua, con la llegada de los primeros agustinos a las tierras de Nueva Segovia, en el norte del país, limítrofe con Honduras.

Los primeros pasos dados en esta región de Nicaragua fueron un tanto complicados, ya que apenas estaba saliendo de una etapa de confrontación del propio país y sus gentes, con muchas heridas que había que ir sanando y ayudando a cicatrizar. A la vez, era una etapa de la historia en que la Palabra de Dios y la presencia de Iglesia era recibida como un verdadero bálsamo sanador que se recibía con los brazos abiertos y con sed de eternidad.

Nicaragua vivía una etapa de mucha necesidad material, ya que las confrontaciones entre los propios hijos de una nación habían generado una penuria económica dura y las necesidades humanas eran numerosas.

La llegada de los agustinos, con los primeros frailes "nicas", (+)Francisco Valdivia, (+)Jaime Valdivia y (+)Martín Gadea y el único español, el siempre recordado (+)P. Malagón trajo aires de esperanza e ilusión para un pueblo golpeado por tanta situación triste.

No llegamos a cumplir las bodas de plata de la presencia estable en el país "del pinol" (1987-2010), pero esos años de presencia, cercanía y compromiso se hicieron sentir, al punto que el recuerdo de los agustinos en esas tierras segovianas permanece intacto. La labor evangelizadora emprendida los primeros años marcó definitivamente a nuestras parroquias de entonces, "La Asunción" y...luego "San Agustín". Su talante de compromiso laical, organizado y comprometido le ha valido para seguir siendo parroquias evangelizadas y evangelizadoras.

Pero en esta ocasión queremos hacer una referencia explícita a la fecunda labor solidaria que se prodigó en esta presencia agustiniana en el norte de Nicaragua. No se trata de enumerar las muchas obras de promoción humana, social y espiritual llevadas a cabo en esos 23 años de permanencia fiel, pero sí un corto de esbozo de algunos aportes que gracias a diferentes instituciones, fundaciones y organismos, se pudieron llevar adelante. La evangelización, junto a la promoción y desarrollo humano se convirtieron en un hermoso maridaje.

Diferentes áreas de la atención a la comunidad significaron una bonita acción transversal, que abarcó áreas de educación, salud, promoción humana, medios de comunicación social, vivienda, apoyo al campesinado, en fin...

Sin adentrarnos en muchos detalles, la Provincia agustiniana, a través de sus ON-G,s, principalmente, apoyó el área educativa



Estudio de Radio Fe, Ocotal, Nicaragua



Antena de Radio Fe. Ocotal, Nicaraqua



del recién creado Colegio parroquial "San Agustín" de Ocotal con no menos de cuatro proyectos (biblioteca, laboratorio, cancha deportiva, becas de estudio, etc...).

En relación a la labor pastoral de las parroquias en la misma población de Ocotal. las ONG,s agustinianas colaboraron para cambios de vehículos y remodelación de nuestra querida Radio Fe..."La Voz que evangeliza".

La construcción de capillas fue una constante en nuestra presencia por Nicaragua. El P. Emilio Álvarez fue el artífice e impulsor de muchas de ellas, poniendo alma, vida y plata en tantas de estas construcciones ( capillas..."María Reina", "Divino Niño", "Santa Mónica", "San Benito", "San Martín", en fin...).

otros proyectos valiosos en la zona rural ( como tiendas campesinas, para avudar a un mundo rural tremendamente empobrecido y construcción de infraestructuras de

Pero la ayuda a esta presencia agustiniana, fue apadrinada por distintas organizaciones e instituciones, como "Manos Unidas", que nos apoyó con grandes proyectos, especialmente en la construcción de un nuevo edificio para albergar a Radio Fe (incluyendo equipos de frecuencia radial completamente nuevos) y la adquisición de equipo de endoscopía completamente nuevo. Definitivamente..."Manos Unidas" se volcó con la ayuda en Ocotal, con proyectos millonarios que fueron de un gran impacto. Fundación "Rovira" y otra más cuyo nombre no recuerdo, nos apoyaron en vivienda comunitaria y pozos de agua). Los grupos de "Rotarios" apadrinaron brigadas médicas de toda etiología, principalmente en temas de visión, odontología y sillas de ruedas. La Fundación ANF (American Nicaraguan Foundation) nos apovó con 150 casas completamente nuevas y equipadas en la zona rural, apovo en donación de insumos de toda clase (ropa, alimentos, medicina, muebles, herramientas y un largo etcétera de productos de toda clase), que nos permitió construir un acogedor albergue para atender de forma gratuita a los acompañantes de los hospitalizados de todo el departamento de Nueva Segovia en sus necesidades básicas (alimentación, descanso, higiene y medicina).

Colaboración con la Asociación "Médicos alemanes para el tercer mundo", que realizaron durante años una labor encomiable con las personas más empobrecidas de la zona rural, que usaron nuestras instalaciones parroquiales de caridad por largos años v en una excelente sintonía de mutua colaboración.

No queremos hacer un artículo tan extenso, pero si dar a conocer algo de una larga colaboración solidaria y samaritana, en primer lugar con nuestra propia Provincia Agustiniana y después con multitud de ONG,s de diversa índole, pero con un empeño común por mejorar la calidad de vida de tantos hermanos de Nicaragua, Mucho quedará en el tintero, pero...lo escrito...escrito está. ¡Gracias desde Nicaragua!

# **COSTA RICA**

La segunda presencia agustiniana en el decurso del tiempo es la "Linda Costa Rica". Nada teníamos cuando llegamos a finales de los ochenta y comienzos de la década de los noventa.

Gracias al impulso misional y económico de la Provincia agustiniana, se compró la primera propiedad habitacional en San José, la capital, mientras se construía un flamante Seminario "San Agustín", que abrió sus puertas en 1993, si no recuerdo mal. Una sólida construcción de edificio y una larga lista de jóvenes, varias veces centenaria, que han pasado por esta "alma

El P. Luis R. de Lucas bendiciendo nuevas instalaciones en la Parr. Divina Providencia de San Salvador





Comedor de indigentes de la Parr. Divina Providencia de San Salvador

mater". Todo se lo debemos a la generosidad y sacrificio del fondo común provincial, que nunca ha escatimado esfuerzos por los seminaristas y sus formadores. Como el Seminario depende de un presupuesto y no tiene obras hacia fuera, todo lo que se ha recibido está enmarcado dentro de esos presupuestos y nada aparece fuera de ellos. Pero, como dato curioso, el Seminario ha recibido avudas solidarias incluso desde Filipinas, como la hermosa talla en madera de "camagong" donada por nuestros hermanos agustinos del archipiélago filipino (amén de otra imagen más pequeña que se envió a nuestra parroquia "San Agustín" de Ocotal, Nicaragua) o la reciente donación de un nuevo vehículo para alrededor de 16 personas, fruto de una familia tica, en favor de nuestros hermanos del Seminario "San Agustín" de San José de Costa Rica, La formación siempre ha sido la "niña de los ojos" en la Delegación y por eso se ha procurado que no faltara todo lo necesario. ¡Gracias desde Costa Rica!

#### **EL SALVADOR**

El "pulgarcito" de Centroamérica, como conocemos a la República de El Salvador, fue la tercera presencia de la Delegación Agustiniana de Centroamérica.

Es la época de P. Miguel Pastor San José, Salvador Blanco ó Aurelio Malagón. Gente entusiasta, "Quijotes" castellanos que creyeron en la presencia en San Salvador (El Salvador) y...de buenas a primeras, "compraron a los PP. Redentoristas la Parroquia "Divina Providencia", de la colonia Atlacatl, con todas sus dependencias

y terrenos. Sin duda "una buena inversión" en el sentido más saludable de la expresión.

Y en el transcurso de los años no han dejado de "gotear" diversos proyectos auspiciados, casi siempre por lquitanz y el Ayuntamiento de Loiu. Obras de mejora (comedor de indigentes, baños comunitarios, salón de usos múltiples, arreglos de tejado del templo), así como proyectos de becas de estudio, adquisición de material de evangelización (biblias), forman un colorido mosaico de ayudas y solidaridad que huele a bendición y corazones grandes.

El inicio del nuevo milenio vino marcado, en El Salvador, por los devastadores **terremotos** que golpearon con fuerza al pequeño país de los **"guanacos"** (salvadoreños). La solidaridad en cascada produjo un caudal de ayuda que permitió ser parte del engranaje de nuevas viviendas habitacionales en la zona rural (en concreto en el pueblo que lleva por nombre "San Agustín"). Los hermanos agustinos, desde Argentina nos enviaron una copiosa donación que significó mucha obra de reconstrucción y de edificar "esperanza" para familias enteras. ¡Gracias, agustinos en Argentina!.

La Fundación "Nuevos Horirontes para los Pobres", ha sido la ONG que por años nos ha tendido la mano para tantos proyectos de talante social. El más importante, quizás, el Comedor para indigentes "Santa Rita", que desde hace más de 20 años, abre sus puertas para sentar en su mesa a "gentes de la calle y de los basureros". El P. Félix Urrutia Anda fue el encargado de bendecir este comedor de caridad en los inicios del nuevo milenio, una "tarde de Jueves Santo", día del Amor Fraterno.

En el transcurso de estos ya casi treinta años de presencia agustiniana ha habido "mucha obra buena" con los "pobres", de dentro y de fuera de la parroquia.

Mucho se ha hecho, mejorando las instalaciones del entorno parroquial, que por ser tanto no lo vamos a pormenorizar pero si a agradecer a tantos y por tanto.

# ; Gracias desde San Salvador; **HONDURAS**

Y...por fin...llegamos a la tierra "catra-cha", Honduras.





Comedor de indigentes de la Parr. Divina Providencia de San Salvador



Entrega de sillas de ruedas en Dipilto, Nicaragua

Desde finales de 2009 pusimos nuestra presencia en la Villa de Cofradía, diócesis de San Pedro Sula. Una imponente parroquia, "Nuestra Señora del Carmen", que nos recibió oficialmente el día de "Cristo Rey", de la mano de Monseñor Ángel Garachana, un gran obispo, donde los haya.

Como el trasfondo de este artículo es el tema de la solidaridad, y para no extendernos mucho más, nos concentramos en el apartado de las obras y proyectos.

Una vez más, agradecemos la repetida respuesta positiva de parte de nuestra Provincia Agustiniana, que NUNCA ha dicho NO a nuestras solicitudes y que, dicho sea de paso, le ha tocado esperar y esperar nuestros consabidos informes de ejecución de proyectos. Y es que una madre..."no se cansa de esperar", como dice la consabida canción mariana.

Por lo primero que hemos de empezar es por el "Convento san Nicolás de Tolentino", nuestra "dulce morada", que, una vez más, fue costeada por la solicitud del Fondo Común Provincial y bendecida en enero de 2011 (si no recuerdo mal) por el hoy Cardenal Robert Prevost, siendo entonces General de la Orden de San Agustín.

Son numerosos los proyectos que se presentaron a nuestras **ONG,s agustinianas** y que recibieron "luz verde". Los más requeridos tenían que ver con obras de construcción y remodelación (Renovación tejado salón multiusos, reparación muro perimetral de las instalaciones parroquiales, renovación del tejado del templo parroquial,...). Otros proyectos de menor monto tenían como referencia...bancas nuevas para templo parroquial,



Nuevos bancos para la Parroquia de Cofradía, Honduras.

becas de estudio, apoyo a la formación de líderes de la parroquia, compra de vehículo para uso parroquial...

Entre los últimos proyectos que han sido apoyados, destacar la adquisición de nuevos aparatos de análisis sanitario y esterilización.

No queremos entrar en detalles pero, ciertamente, "mucha plata", para ayudar a tantas situaciones de auxilio y mejora para el bien de las gentes con las que compartimos fe y vida.

No podemos dejar de comentar en esta presencia de Honduras, el auxilio de importantes ONG,s externas, como es el caso de "CEPUDO", que tantas veces nos ha tendido la mano y lo sigue haciendo. Proyectos de construcción, auxilio en el ramo de la salud, apoyo a la pastoral social, etc... conforman un multicolor abanico de apoyos y lazos solidarios que no podemos más que agradecer y bendecir.

Igualmente cabe invocar el apoyo valioso de la "Fundación PERLA" que nos ha ayudado "demasiado", en el campo de la salud, especialmente con grandes cantidades de medicamentos. También agradecer a la Fundación "Populorum Progressio", con apoyo a obras constructivas en la comunidad rural de Tomalá, en el Merendón Arriba, de nuestra parroquia más rural.

Otras instituciones han sido aliadas en el campo de la educación y la juventud, como es el caso AID, institución de ayuda social del gobierno de Estados Unidos, que apoyaron mucho con los llamados Centros de Alcance, como alternativa saludable a la juventud hondureña, brindando oportunidades diferentes y de forma gratuita.

¡Gracias desde Honduras!

Soy consciente que no lo he abarcado todo, pero al menos hemos dejado constancia de más del 50% de ayuda, solidaridad, cercanía, espíritu samaritano y empatía para con nuestras presencia. Firmamos por otros tantos años de comunión, utopías y realidades compartidas.

Por lo escrito, lo olvidado y lo no reflejado....GRACIAS, GRACIAS.

P. FRANCISCO ROBLES, OSA

# **COSTA RICA**



# ROSTRO DE IGLESIA: NURIA, "LA SACRISTANA"

Un año más, Diáspora, nos convoca a difundir nuestra experiencia misionera y nuestras labores evangelizadoras. Agradecemos este espacio que nos brindan para compartir algo de las luces y sombras, propias de todo desempeño humano y espiritual.

Números atrás, de Diáspora, compartimos el rostro y la estela de vida humana y cristiana de hombres y mujeres en nuestra presencia Centroamericana, especialmente en Honduras, con miembros de nuestras fraternidades laicales agustinianas. El nombre de Teresa "la profe", Domingo Solís ó Esperanza Rodríguez, ya son rostros con historia digna de ser contada y leída por nuestros amables lectores. Pero ellos ya tuvieron su espacio en la revista misionera en números anteriores.

Hace algo más de un año que un servidor ha regresado a **Costa Rica**, la de "**Pura Vida**", tras más de 25 años de la primera estancia en el Seminario San Agustín de la capital, San José. La parroquia "**Nuestra Señora de la Candelaria**", en la diócesis norteña de Ciudad Quesada nos ha abierto sus puertas y aquí vivimos, servimos y disfrutamos esta encomienda espiritual.

Ya ha pasado un tiempo crucial, que nos permite ir conociendo la realidad humana y pastoral de la "linda Costa Rica", como es el decir de muchos naturales de estas tierras paradisíacas.

La parroquia se compone de una veintena de comunidades o filiales, cuya cabecera espiritual es Venecia, donde tenemos la casa cural. Gente en su mayoría dedicada a las labores del campo, especialmente la ganadería, cultivo de piña y una parte al turismo. Goza de un buen clima y de mucha lluvia, lo que permite presumir de bastas extensiones de "repasto", donde el ganado de engorde y de leche campa a sus anchas.

Pero el fin de este espacio es compartir la vida de una de nuestras feligresas, que vive en la comunidad de Buenos Aires y que la conocemos como "la sacristana".

Cuando le comenté, por encima, la intención de hacer un breve artículo sobre su vida y persona, le salió espontáneo el ..."no sea loco", con el cual quería expresar su ingenuo rechazo a tal propósito, pues quizá le pasó por la mente que sólo sería para estar "hablando yeguadas". No pudimos por menos de reírnos y soltar carcajadas ante expresiones tan singulares y propias de **Nuria**. Pero el paso de los minutos nos permitió ir entrando un poco más en el natural de esta mujer "de una pieza".

#### Su historia

Nuria María Matamoros Esquivel, nuestra protagonista de este artículo, nació un cuatro de agosto de 1963 en Los Ángeles de Grecia, provincia de Alajuela. Hija de Eladio "Lalo" Matamoros Barrantes y (+) Dignora Esquivel Arias. La tercera de ocho hermanos, soltera "y bien agradecida de ser soltera", nació entre cafetales. Como ella misma nos cuenta, la mamá, el día antes del nacimiento de Nuria, estuvo cogiendo café todo el día. Quizás de ahí le viene su afición al campo y al café, por excelencia. Tiene a gala ser una buena cortadora de café. De pequeña, con el fin de ayudar en la economía de casa, una semana recogía para la casa y otra semana ajeno (para ganar "la semana"). Nos cuenta que estudió hasta el 6° grado "con las completas". No podían estudiar todos los hermanos, pero "no se queja tampoco" por ello.

Hasta los tres años permaneció la familia en Grecia, trasladándose seguidamente hacia la comunidad de La Unión (una comunidad vecina en la parroquia de Venecia), hasta los 10 años. Desde entonces, los 10 años, hasta el presente su morada permanente es Buenos Aires ("Hasta que me saquen muerta"). Su vida siempre ha sido de trabajo manual. Pintó muchas casas, lavo techos y los pintó. Papá y los hermanos de Nuria cortaban caña de azúcar y llevaban al trapiche para hacer el dulce de atado (dulce de caña). Nuria ayudaba a amarrar el almácigo del café, con la mamá. Eran "peonas" de su papá, que trabajaba para "ajeno". Iqualmente, era buena para "apear" mandarinas y limón dulce. La vida de Nuria siempre ha transcurrido entre los afanes del campo y en la casa, cuidando de los padres y de los hermanos. En estos últimos años, su



Nuria "la sacristana"



Nuria en el cafetal

# **COSTA RICA**



Nuria delante de la iglesia

tarea primordial ha sido cuidar del papá, Don Lalo, ya con 85 años al hombro.

Cuando nos adentramos en su vida de familia, recuerda especialmente su cercanía a la mamá. Considera que su persona era "fundamental" para mamá, a quien siempre cuidó, hasta el final. Era su "otro yo", hasta que "perdió la mente". Esta enfermedad final de la mamá le cansó mucho, durante los últimos cinco años de vida de la matriarca. Hospitales, desvelos de noches sin dormir, siempre cuidó a mamá..."pero no me duele". Incluso dice con espíritu resuelto, que "me ha gustado cuidar enfermos".

Siempre ha sido Nuria una mujer de "casa", frente a otros de la familia que han sido más "callejeros", como el papá, que a pesar de ser octogenario, disfruta salir con su hijo "Trompo" a las competencias de monta o deleitarse en un buen partido de fútbol. En su pequeño terruño, donde vive acompañando al patriarca de la familia, cultiva un poco de todo, pero destaca el café, para tomar y un poco para la venta. Hace gala de la buena calidad del mismo, recordándonos que no da acidez, que es muy bueno. También siembra una porción de yuca, además de algunos "palos" (árboles), como el mangostán, el mamón chino o la jaboticava.

Nuestra protagonista no siempre fue como ahora la conocemos, alegre, jovial, voluntariosa. Reconoce, sin rubor, que hasta los 30 años, aproximadamente, era más retraída, reservada y apartada. El hecho de estar muy metida en las labores de la casa, el trabajo de campo y la preocupación por la familia le fue configurando una personalidad "muy de casa". Lo cual no quita que también hubiera al-

gunos momentos de "mal portada", con los consabidos "colerones" y "enojos", especialmente de la mamá. Nada especial, en el fondo, propio de la edad juvenil. Confiesa Nuria que no era "tan tortera" (atontonada).



Nuria en el templo

#### Nueva etapa

Con el pasar del tiempo, fue descubriendo esos otros aspectos escondidos de su personalidad, que fueron aflorando, en la medida que se involucraba en la vida de la comunidad y, especialmente, de la Iglesia. Disfrutaba avudar a la comunidad de vecinos en cualquier menester que se presentaba. Pero lo que más la catapultó a su socialización fue el hecho de ser llamada a "trabajar" en la Iglesia de la comunidad de Buenos Aires. Recuerda, con detalle, que fue un 16 de julio de 1996, cuando el P. José Luis Soria, OAR, le llamó para ser la tesorera de la junta económica de la Iglesia de Buenos Aires (y como dice ella misma, "hasta la fecha no le han apeado (sacado)". Ya antes había participado de la pastoral juvenil, pero sin ninguna relevancia hacia la comunidad cristiana.

Con el pasar del tiempo fue acentuando su carácter perseverante, rezadora, entusiasta de todo lo que tenía relación con la vida pastoral y espabilada como pocas. Nuria lleva más de 25 años de sacristana del templo, dedicado a "María Auxiliadora". Cuando decimos "sacristana", incluye un montón de tareas que lleva adelante con primor y orgullo del bueno. También ha fungido como catequista por más de 15 años y no se echa para atrás cuando hay que apoyar para las primeras comuniones y lo que se ponga por delante.

Pero por más "Marta" que pueda parecer, no descuida la parte celebrativa de la fe, "Para dejar una misa botada, es muy difícil...", sentencia nuestra buena sacristana de Buenos Aires.

Cuando uno trata de resumir sus "amores", ante la vida y ante Dios, los condensa en tres áreas, la familia, la Iglesia y las amistades (muchas). Quizás destaca la del medio, cuando sentencia sin titubear que "estoy casada con la Iglesia, cuando me quieren "tallar" (controlar), afirma que su "marido" es la Iglesia".

Esta es Nuria, una tica de tierra adentro. Mujer abnegada, trabajadora cabal, creyente, comprometida con la sociedad y con la Iglesia, de corazón. Dios bendiga su vida, fortalezca su salud, que es buena, para seguir "sirviendo" con alegría, una cualidad que la distingue y caracteriza.

; Gracias, Nuria ; P. FRANCISCO ROBLES. OSA

# **PANAMÁ**

# PANAMÁ, PUENTE DE LAS AMÉRICAS. LA RUTA MIGRATORIA DEL DARIEN

La persona que suscribe estas palabras es un migrante... el atrevido lector que osa adentrarse en ellas también pertenece a ese amplio club global. "Migrantes somos todos (me decía un fraile, no recuerdo bien el color de su hábito), ya que todos estamos de paso por esta tierra, con mejor o peor fortuna".

En estas líneas quisiera recoger algunas pinceladas no exentas de dramatismo vital sobre una situación por todos conocida, como es la migración, en un lugar del mundo quizás no tan conocido que está adquiriendo un alcance mundial. Quisiera centrarme en un país, Panamá, y en una región selvática fronteriza con Colombia, El Darién.

Panamá es un punto neurálgico de relevancia internacional cuyo canal une dos océanos, dos mundos. También Panamá es el punto de unión terrestre de las Américas. Un continente unido por una franja de apenas ochenta kilómetros de ancho. Si bien hasta hace unos años apenas transitada porque el Darién imposibilitaba toda comunicación (hasta la carretera interamericana se interrumpe), hoy en día está siendo recorrida por miles de personas en busca de una vida mejor.

El Darién es una amplia zona fronteriza con Colombia que permanencia apenas visitada y habitada y que está tomando todas las portadas a causa del incipiente transito de personas que se adentran por ella en circunstancias extremas, jugándose literalmente la vida. Una aventura de supervivencia real distinta de los programas televisivos de entretenimiento donde todos están comunicados, hay médicos, cámaras, helicópteros, comida...

En esta realidad no hay carreteras, ni puentes, ni señal de teléfono, ni senderos señalados, más bien ríos intransitables, montañas y barrancos, un ámbito selvático con la flora y fauna pertinentes. Y, como siempre en estos casos, algunos peligrosos humanos.



Migrantes atravesando la ruta del Darien

Habitada por pequeños grupos indígenas y cada vez mayor numero de grupos delictivos que campan a sus anchas ante la escasa presencia de las autoridades gubernamentales las tierras del Darién se han convertido en la última barrera natural del único paso terrestre que une las Américas, prueba exigente para alcanzar los anhelos y esperanzas que mueven a estas personas.

El paso del Darién comenzó a ser utilizado a principios del presente siglo grupos pequeños y ciudadanos haitianos y cubanos y colombianos principalmente, acentuándose esa cantidad a partir del año 2021 con el agravamiento de las crisis humanitarias en países como Venezuela, Perú, Ecuador, En el 2022 la cifra fue de 250.000. A día de hoy son 160.000 en lo que va de año 2024 y hace pensar que puedan superar los 600.000 viajeros irregulares en tránsito al finalizar 2024. Para visualizar mejor el problema debemos tener en cuenta que la nación panameña cuenta con 4.400.000 habitantes aproximadamente. Aunque Panamá es un país solidario y acogedor es imposible que pueda absorber este capital humano, más bien, como está haciendo, limitarse a darle paso.

Llama la atención que recientemente se está aumentando el numero de migrantes asiáticos. También esta aumentando el



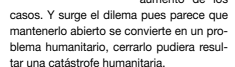
Las rutas de emigración en Panamá



# PANAMÁ

numero de menores de edad que cruzan por su cuenta o con algún familiar (Recientemente pude conversar con una mama que cruzó con un hijo de cada mano y un bebé que nacería en Panamá, actualmente

> está en un centro para migrantes en la ciudad de David). A pesar de los esfuerzos de algunos gobiernos por disuadir o evitar este flujo de personas el resultado ha sido un aumento de los



La ruta del Darién se incrementó exponencialmente ante la exigencia de visados para acceder a los países más cercanos a Estados Unidos. Y surgieron distintas rutas con sus respectivas tarifas dependiendo de la peligrosidad y de las personas que acceden a acompañarles y guiarles hasta sus destinos. Las rutas más cómodas suelen ser mixtas (terrestres y acuáticas). Adentrarse en esas rutas es jugarse la vida, cualquier fractura, lesión, enfermedad o descuido en laderas y ríos puede suponer no llegar a meta en un ambiente en el que la supervivencia está por encima de cualquier tipo de solidaridad, incluso entre familiares. en los varios días que suele durar la travesía. Por si fuera poco, siempre existen grupos de delincuentes que se aprovechan en todos los ámbitos de estas personas.

En los primeros años del siglo XXI los migrantes que cruzaban el Darién se las arreglaban para llegar a la siguiente parada, la frontera con Costa Rica, allí se hacia un tapón de personas en tránsito indocumentadas que no podías seguir camino al carecer de los requisitos de entrada al siguiente país. Del mismo modo aumentaba la presencia de esas personas, muchas sin recursos, en las principales ciudades, convirtiéndose en un problema público y social.

Para evitarlo el estado panameño, junto con los países vecinos se han organizado para dar paso a estas personas de la forma más aséptica posible con políticas denominadas "flujo controlado". Los que logran atravesar el Darién son aloiados en campamentos gestionados por el Ministerio de Seguridad de Panamá que los atiende e intenta identificar a personas con delitos penales para regresarlos a sus países. Aquellos que pasan los filtros son trasladados, siempre bajo la tutela de los cuerpos de seguridad panameños, en autobuses lo más pronto posible hasta Costa Rica y desde allí hasta la frontera con Nicaragua. Estos traslados se suelen hacer en horarios de bajo flujo vehicular y practicante son invisibles a la sociedad. Con esta medida se evita que permanezcan en el país y que puedan solicitar asilo en Panamá. El alto costo de estas medidas y la presión de los países receptores abogan por la eliminación de este sistema, si bien no parece que haya alternativas viables.

Quizás la primera gran crisis surgió en torno a los años 2015-2016, 2017, cuando cubanos, haitianos y bengalíes colapsaban fronteras que no podían pasar legalmente. En esos momentos la Iglesia Católica, a través de parroquias e instituciones de religiosos y religiosas se volcaron en facilitar alojamientos, comidas, trasporte y materiales de primera necesidad. Hav que destacar desde estas líneas la labor realizada por los hermanos agustinos que rigen la parroquia Costarricense de Ciudad Neily, fronteriza con Panamá, en el importante paso de Paso Canoa. Fueron años exigentes, de coraje y de presencia activa grandemente alabados por las instituciones.

Si bien en años posteriores, con la activación del plan de "flujo controlado" esa presencia de Iglesia disminuyó debido a que las instituciones estatales tomaron el control sobre todos los procesos migrantes con el objetivo claro de dar salida pronta a toda persona que consiguiera atravesar el Darién. Cualquier acercamiento a los inmigrantes pudiera ser visto como injerencia en este objetivo. Quedando las instituciones religiosas o algunas oenegés como



Migrantes atravesando la ruta del Darien



Acogida de los migrantes

# **PANAMÁ**

apoyos puntuales dentro de ese proceso, evitando cualquier disrupción. Hoy en día es de destacar la labor de los religiosos franciscanos, sin menoscabo de otras presencias religiosas, que acompañan a los migrantes desde el Darién a Costa Rica.

Recientemente pudimos visitar en la ciudad de David un centro de recuperación y atención médica con alumnos del Colegio San Agustín de David que nos ha permitido conocer y concienciarnos de este fenómeno y descubrir a los hermanos migrantes y al Señor encarnado y presente en cada uno de ellos.

Nos hacemos eco de las palabras del papa Francisco en ese llamado a reconocer la dignidad de las personas migrantes "los migrantes deben ser acogidos, acompañados, promovidos e integrados..." frente al fanatismo de la indiferencia.

Hoy en día las instituciones religiosas están colaborando en el **Proceso de Cartagena+40**, organizado por Naciones Unidas, en un marco de "reflexión inclusivo para la formulación de estrategias, compromisos y respuestas comunes que apoyen a los países de origen, tránsito, destino, y retorno, así como a sus comunidades de acogida, como agentes fundamentales para el desarrollo sostenible y la integración de las personas desplazadas y retornadas".

Y surge la pregunta...

### FRAY FABIÁN CEREZAL RUIZ

# Bibliografía

El Alto Comisionado de Naciones Unidas para los Refugiados (ACNUR). 2023. Sobreviviendo al Darién: la travesía de refugiados y migrantes por la selva. Ginebra: ANCUR. Movimientos mixtos a través del Darién. Informe binacional Colombia-Panamá | ACNUR

Migration Policy Institute. https://www.mi-grationpolicy.org/

Ministerio de Relaciones Exteriores de Panamá. 2023. Estrategia regional para una migración segura buscan Panamá, EE.UU. y Colombia. 14 de febrero de 2023. ESTRATEGIA REGIONAL PARA UNA MIGRACION SEGURA BUSCAN

PANAMÁ, EE.UU. Y COLOMBIA. - Ministerio de Relaciones Exteriores (mire. gob.pa)



Acogida de migrantes

Ministerio de Seguridad Pública de Panamá. 2023. Panamá inicia campaña 'Escudo' y 'Operación Chocó' para mantener el control territorial de las fronteras. Comunicado de prensa, 2 de junio de 2023. Panamá inicia campaña "Escudo" y "Operación Chocó" para mantener el control territorial de las fronteras-Ministerio de Seguridad Pública (minseg.gob.pa)

Organización Internacional para las Migraciones (OIM), Proyecto Migrantes Desaparecidos. N.d. Datos. Consultado el 30 de agosto de 2023. International Organization for Migration (iom.int)

Pappier, Juan. 2023. Cómo el peligroso Tapón del Darién se convirtió en la encrucijada migratoria de las Américas. Migration Policy Institute's Migration Information Source. https://www.hrw.org/es/news/2023/10/10/como-el-peligroso-tapon-del-darien-se-convirtio-en-la-encrucijada-migratoria-de-las

Red Eclesial Latinoamericana y Caribeña de Migración, Desplazamiento, Refugio y trata de Personas. https://redclamor.org/

Red Franciscana para Migrantes. https://redfranciscana.org/

Servicio Nacional de Migración de Panamá (SNM). N.d. Tránsito Irregular por Daríen. CIFRA ACTUAL DEL PASO DE MIGRANTES IRREGULARES POR EL DARIÉN 2024-Migración Panamá (migracion.gob.pa).



Acogida de los migrantes



Cartel de protesta

# **VENEZUELA**

# VENEZUELA: DE PAÍS DE INMIGRACIÓN A PAÍS DE EMIGRACIÓN<sup>1</sup>

El dinamismo de las sociedades, así como el curso de la historia misma. no siempre ha seguido una trayectoria lineal orientada hacia un estado meior que el anterior. En ocasiones, la historia ha experimentado grandes avances evolutivos, pero en otros momentos también ha habido estancamientos o retrocesos. ¡Venezuela es un claro ejemplo de esto! En el siglo XIX, Venezuela vivió momentos de desarrollo socioeconómico y político. El país se convirtió en un lugar de esperanza y progreso para muchas personas que buscaban nuevas oportunidades de plenitud y felicidad, debido a la pobreza y el hambre generados por problemas políticos y bélicos en sus países de origen. ¡Venezuela se convirtió así en un país de acogida para muchos inmigrantes!

Muchos de los que emigraron a Venezuela crearon un espacio social que les permitiera mantener elementos de sus culturas de origen. Esto es algo natural, ya que la cultura define la identidad

de los individuos. Un ejemplo paradigmático de esto fueron alemanes aue emigraron a Venezuela en 1843. Se establecieron en las montañas del Estado Aragua, atraídos por su belleza natural y su agradable clima. Allí fundaron La Colonia Tovar, un oasis alemán en tierras vene-Construyezolanas. ron casas siguiendo

el diseño alemán de la época y mantuvieron elementos culturales propios.

Sin embargo, los alemanes no fueron los únicos que gozaron de la hospitalidad, alegría y cariño de los venezolanos, así como de las oportunidades de desarrollo que el país ofrecía. En la década de los 40, Venezuela también abrió sus brazos a muchos inmigrantes provenientes de España, Italia y Portugal, quienes huían de los avatares políticos y económicos que vivían en sus países. Y en la década de los 70 y 80, fueron los argentinos, chilenos, ecuatorianos, bolivianos y colombianos quienes llegaban en gran número a las tierras venezolanas.

La solidaridad y la asistencia humanitaria del pueblo venezolano quedaron plasmadas legalmente en 1938 cuando el Instituto de la Inmigración estableció políticas públicas que facilitaban la llegada e instalación de los inmigrantes. En este sentido, la integración de los inmigrantes no implicó la eliminación de su identidad cultural, bajo el lema negativo de "deben adaptarse a la nueva cultura",



Llegada de migrantes a Venezuela en el s. XIX

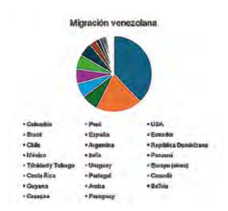
<sup>1</sup> El título de este artículo no es totalmente genuino debido a que es una idea transversal presente en el libro de Tomás Páez titulado La voz de la diáspora venezolana, Editorial Los libros de la Catarata, Madrid 2015. Además, en el 2018, la periodista Tatiana Ferrín publicó un artículo con el mismo título en el diario mundodiario.com, el cual puede consultarse electrónicamente en la siguiente dirección: https://www.mundiario.com/articulo/inmigracion/venezuela-pais-inmigrantes-pais-emigrantes/20180324234241117392.html

# **VENEZUELA**

sino que se valoró su identidad cultural. ¡Fue un verdadero diálogo y riqueza intercultural!

Desafortunadamente, el comienzo del siglo XXI ha sido un período regresivo para Venezuela debido a que el régimen político, autodenominado socialismo del siglo XXI, ha llevado a los venezolanos a atravesar un doloroso valle de lágrimas. El deterioro de los servicios básicos, la inseguridad, la hiperinflación y la hambruna, junto con la opresión y tortura, han obligado a los venezolanos a emigrar. ¡Venezuela ya no es un lugar de esperanza y prosperidad, ni siquiera para los propios venezolanos! Como resultado, alrededor de 8 millones de venezolanos se han visto obligados a dejar su tierra v seres queridos en busca de nuevos horizontes de prosperidad<sup>2</sup>. En el escaso equipaje que puedan llevar consigo, no solo llevan objetos personales, sino también los abrazos y lágrimas de la difícil despedida de sus seres queridos. Profesionales v ióvenes fueron los primeros en salir en masa, incluso por vías no oficiales, lo que duplica la dosis de dolor, peligro e incertidumbre. ¡Venezuela se ha convertido en un país de emigrantes!

La fuga de profesionales y jóvenes ha ocasionado que el país pierda valioso y necesario recurso humano y profesional cualificado. De acuerdo con la Organización Internacional para las Migraciones. la Plataforma de Coordinación Interagencial para Refugiados y Migrantes de Venezuela, y el portal alemán de estadística Statista GmbH el ranking de países con mayor número de emigrantes procedentes de Venezuela es el siguiente3: Colombia 2.900.000; Perú 1.500.000; Estados Unidos 545.200: Brasil 477.500: España 477.400; Ecuador 474.900; Chile 444.400; Argentina 220.600; República Dominicana 124.100; México 113.100; Italia 59.400; Panamá 58.200; Trinidad y Tobago 36.200; Uruguay 32.900; Otros (Europa) 30.700; Costa Rica 29.400; Portugal 27.700; Canadá 27.300; Guyana 21.700; Aruba 17.100; Bolivia 16.350; Curaçao 14.000; Paraguay 5.234.



El sufrimiento de los emigrantes venezolanos no solo ha consistido en la difícil travesía que deben realizar, sino que muchos de ellos han sufrido los ataques perjudiciales de la xenofobia y los



Pintada peruana, contra la inmigración venezolana

<sup>2</sup> Lozano, Daniel, "El drama de los más de ocho millones de venezolanos forzados a huir", en El Mundo. Diario de Valladolid, 4-12-2023.

<sup>3</sup> Lozano, Daniel, "El drama de los más de ocho millones de venezolanos forzados a huir", en El Mundo. Diario de Valladolid, 4-12-2023; "Ranking de países con mayor número de emigrantes procedentes de Venezuela a nivel mundial en 2023", en https://es.statista.com/estadisticas/1261404/paises-con-mayor-numero-de-migrantes-venezolanos-en-el-mundo/



# **VENEZUELA**

obstáculos infranqueables de la burocracia gubernamental, incluso por parte



Rutas migratorias de los venezolanos y principales países de destino

de aquellos países que disfrutaron de la hospitalidad venezolana en el siglo XIX. Un ejemplo paradigmático de la xenofobia sufrida ocurrió en febrero de 2021, cuando muchos peruanos emprendieron una cacería de venezolanos, expulsándolos a la fuerza y con violencia de sus residencias. En cuanto a la burocracia gubernamental de diversos países, es importante destacar que la falta de adquisición de visas de trabajo expone a muchos venezolanos a ser explotados laboralmente, a dedicarse a la economía informal o a cometer actos ilícitos.

Frente a la triste y dura situación descrita, es inevitable recordar el llamado al corazón y a la conciencia que Dios hacía a Israel para invitarle a la hospitalidad: "No maltratarás al forastero, ni lo oprimirás, pues forastero fuisteis vosotros en el país de Egipto"<sup>4</sup>, o el adagio popular de "amor se paga con amor".

Desde una perspectiva humana, es fundamental rescatar el valor de la filantropía, colaborando mutuamente para superar las dificultades y creando proyectos que brinden apoyo a los emigrantes, permitiéndoles encontrar un lugar seguro y acogedor donde puedan desarrollar sus capacidades humanas. Esto contribuirá a superar la visión antropo-



Emigrantes entre México y USA

<sup>4</sup> Éxodo 22,20.



La crisis migratoria del país es la más grave sufrida en la historia de la región, pese a la negación y a la 'normalización' de Maduro y al endurecimiento de las medidas en las fronteras

# EL DRAMA DE LOS MÁS DE OCHO MILLONES DE VENEZOLANOS FORZADOS A HUIR

lógica negativa que presentaba Tomas Hobbes en su obra *El Leviatán*: "Homo homini lupus".

Desde una perspectiva cristiana, atender las necesidades del prójimo v establecer mecanismos de solución va más allá de la filantropía. El otro es un sacramento de Dios. Cada ser humano es, al mismo tiempo, una presencia viva de Dios y un lugar donde podemos relacionarnos con Él. Dos pasajes bíblicos que respaldan este concepto teológico son Génesis 1,26 y Mateo 25,31ss. El ser humano no solamente ha sido creado a imagen y semejanza de Dios, sino que Jesús mismo se identificó con cada persona, especialmente con los necesitados y marginados de la historia. Por lo tanto, el enfoque cristiano hacia los emigrantes va más allá del simple asistencialismo y se abre a la fraternidad liberadora. En este sentido, el Papa Francisco nos recordó, en la Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado del 2019, que "la presencia de los migrantes y de los refugiados, como en general de las personas vulnerables, representa hoy en día una invitación a

recuperar algunas dimensiones esenciales de nuestra existencia cristiana y de nuestra humanidad, que corren el riesgo de adormecerse con un estilo de vida lleno de comodidades"<sup>5</sup>.

P. CARLOS TOTUMO, OSA



Migrantes en fuga

<sup>5</sup> Francisco, "Jornada Mundial del Migrante y del Refugiado del 2019, en https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/migration/documents/20230511-world-migrants-day-2023.html



# UNA AMAZONÍA SINODAL

# 1993: Una sencilla parroquia amazónica

Revisando un cuaderno antiguo (de cuando aún escribíamos a mano), me encuentro con lo siguiente:



Rosa, Sole, Araceli, Fetucha, Alberto, Rafael, Miguel, Agucho, Leonidas, Pedro, Rolando

#### Agenda:

- Oración: Gal 6, 6-10
- Evaluación de los programado en abril 93
- Evaluación de cada Comunidad Cristiana v de cada Animador
- Evaluación sobre el trabajo global de la Parroquia
- Informa sobre el Programa Salud (zonas, coordinadores, médicos)
- Visitas coordinadores 94
- Cáritas
- Necesidades 94
- Libro Celebraciones
- FVAP"

Quizás visto fríamente no diga nada especial. Pero si tenemos en cuenta que fue en el año 1993, en una parroquia del Vicariato Apostólico de Iquitos, Santa Rita de Castilla, ubicada en el río Marañón, a más de 30 horas de viaje desde la capital del Vicariato, Iquitos, parroquia conformada por 120 pueblos dispersos en 30,000 Km², con acceso exclusivo por ríos, alguno no navegable en época de vaciante. Y si, además, tenemos en cuenta que los integrantes

eran 4 laicos de la zona, 1 misionero laico, 4 religiosas y 2 religiosos (1 hermano y 1 sacerdote), reunidos para evaluar el trabajo parroquial programado a principios de año y prever para el siguiente, entonces quizás nos pueda dar una idea del significado eclesial



Asamblea de parroquianos en la iglesia Matriz

que pueda tener este "recuerdo", pues la participación "multiministerial" en la toma de decisiones de la parroquia está patente.

Curioseando el mismo cuaderno, descubro que en la reunión del 20-21 de agosto 1,996, el "Equipo Parroquial" para evaluar y preparar la Asamblea Parroquial estaba conformado por 8 laicos, 2 religiosas, 1 seminarista y 1 religioso-sacerdote.

Por supuesto, la Parroquia Santa Rita de Castilla no hacía "nada especial". Simplemente había seguido el ritmo que desde los años 70 comenzaron los misioneros de muchos vicariatos, convencidos de la Iglesia propuesta por el Vaticano II y Medellín.

En la Amazonía no se toman las decisiones en "un momento" ni por votación rápida. Son horas de conversación y discusión, de decir "a mi entender mío de mí ...", de escuchar "lo mismo pero diferente", de "silencios decidores" ... de medias palabras que expresar todo un discurso... ¿Se le podría llamar a esto SINODALIDAD? He visto a gente venida de fuera, misioneros y no misioneros, desesperarse y acabar la reunión en media hora "porque aquí la gente no dice nada". En abril del 2024 se lo acabo de escuchar a un sacerdote: en el conseio parroquial nadie dice nada.

# 1972 – 1980: **Éxodo de la Iglesia Amazónica** (libro)

En octubre de 1972 tuvo lugar en Puca-Ilpa la Primera Asamblea Episcopal Regional de la Selva y en 1982 la Quinta (y última)



P. Miguel Fuertes

P. Miguel Fuertes con parroquianos de la iglesia Matriz



en Iquitos. Todas ellas con participación de obispos, sacerdotes y laicos de los vicariatos y prelatura de la Amazonía Peruana. En estas Asambleas Episcopales se definieron muchas de las líneas de pastoral que aún perduran en la Selva. Pero más allá de ello, quiero resaltar la Sinodalidad de las mismas, con la participación de laicos, religiosos, sacerdotes y obispos, decidiendo por votación final... Según ciertas "leyendas urbanas", debido a esas votaciones de todos, sin distinción de "rangos", es la razón por la que no se continuaron la Asambleas Episcopales Regionales de la Selva. A pesar de ello, muchos somos "hijos" de lo que allí vivieron.

#### 2010: Otra parroquia amazónica

La ciudad de Iguitos pasó de tener 60,000 habitantes a cerca de 600,000 en poco más de 50 años. Algunas parroquias se subdividieron varias veces, naciendo otras. Una de estas es Nuestra Señora de la Salud, frente al hospital más grande Iquitos. Fue el P. Gonzalo González (OSA) quien comenzó a trabajar por los barrios que se iban formando, contando con las mismas personas que por ahí vivían. "Uds. son los que deben llevar la parroquia", les decía, y les dejaba hacer. Una semilla sembrada poco a poco y con algunas incomprensiones que llevó a que, en la primera década del nuevo siglo, ya fallecido el P. Gonzalo, dicha parroquia llegara a tener más de 400 agentes pastorales, personas que realizaban algún servicio no remunerado a la comunidad parroquial. Y, por supuesto, no es la única parroquia que ha



Celebración del Domingo de Ramos

disfrutado la alegría de ser una iglesia viva desde los laicos.

# 2019: Un sínodo amazónico

Fue el Sínodo Panamazónico el que, en cierta medida "oleó y sacramentó" mucho

de lo vivido en la Amazonía desde principios de los años 70 y que con el tiempo fue tildado por algunos como "teología de la liberación" (sinónimo de comunistas y terroristas). Tuvo que ser un papa llegado "del fin del mundo", latinoamericano, quien dio voz nuevamente a laicos



Mons. M. Ángel con un grupo de ministros en la Iglesia Matriz

y laicas, a misioneros "desconocidos", a catequistas, animadores, promotores, y un largo etcétera de laicos que han dado años y años de su vida al servicio de las comunidades cristianas y de los pueblos, sin mayor reconocimiento que la alegría del servicio... Gracias al Sínodo se puede reconocer a matrimonios que se hicieron cargo de parroquias hace muchos años, de religiosas que llevan toda una misión, de agentes pastorales regados por los ríos y quebradas de la selva... un sinnúmero de cristianos que viven su fe desde el servicio a la comunidad.

#### 2024: Una iglesia laical, ministerial

Es marzo y todos los sacerdotes del Vicariato estamos de retiro de lunes a viernes, ¿qué ocurre con las celebraciones? Pues 84 mujeres y 37 varones están presidiendo las paraliturgias en 24 de las 25 parroquias que tiene el Vicariato, incluida la Matriz o Catedral. No todos los laicos "lo ven bien"; también hay sacerdotes que no tienen tan claro que no haya eucaristía todos los días en su parroquia... Pero las comunidades cristianas siguen adelante con los laicos (principalmente mujeres) que presiden las paraliturgias, que visitan a los enfermos, que coordinan la catequesis, los grupos parroquiales... En la ciudad o en los ríos, en la catedral o en la periferia, la iglesia de la Amazonía está sostenida por



los laicos, siempre presentes acompañando al pueblo (El Vicariato de Iquitos tiene poco más de 30 sacerdotes -no todos jóvenes- para una ciudad grande de más de medio millón de habitantes y cientos de pueblos regados por diferentes ríos).

Por si tenemos alguna duda, estos laicos no son colaboradores de los sacerdotes, sino que todos estamos, juntos, al servicio de la comunidad cristiana. Es más, quienes siempre estamos de paso somos los sacerdotes, por lo que podríamos hablar, incluso, de que los sacerdotes colaboran con los laicos en el servicio a la comunidad.

# Ayer, hoy y siempre: Una iglesia sinodal

Con motivo del COVID-19, algún sacerdote escribió que los sacerdotes no podemos ser unos simples "coachs espirituales" para que los laicos hagan todo el trabajo. En una entrevista realizada en 2018. Don Pedro José Conti, obispo de la diócesis de Macapá, en el estado de Amapá, Brasil mencionó que los sacerdotes deberían enfocarse más en la formación de los laicos que en la celebración de los sacramentos, argumentando que la Iglesia necesita una mayor participación y compromiso de los fieles laicos en la vida eclesial. Esta declaración causó cierto debate y reflexión dentro de la Iglesia. ¿Qué sería de la Amazonia sin laicos? ¿Quiénes son los animadores de la comunidad? ¿Quién está presente allí todo el año, toda la vida?, dijo Don Pedro.

Dos maneras totalmente diferentes de entender el ministerio sacerdotal. Dos formas distintas de comprender y vivir la Iglesia. En cada una de ellas difieren bas-

> tante "el lugar" que ocupa cada uno, el sacerdote y el laico. El jesuita chileno Jorge Costadoat (2022) escribió un interesante artículo, 'Desacerdotalizar' el ministerio presbiteral: Un horizonte para la formación de los seminaristas.

en Seminarios Sobre Los Ministerios En La Iglesia, 67(231), 249-267, donde plantea la necesidad de 'desacerdotalizar' el presbiterado, lo cual no tiene que ver con acabar con la función de celebración de sacramentos encargada a los ministros, sino con volver a la más antigua tradición de la Iglesia, en la que los presbíteros eran elegidos por las comunidades para presidirlas desde la participación de todos los bautizados y la coordinación de los diferentes ministerios y servicios.

El Sínodo que estamos viviendo (2021-2024) nos dice la importancia que tiene en el mundo el estilo de Iglesia que vivimos: "De hecho, hemos comprendido que caminar juntos como bautizados, desde la diversidad de carismas, de vocaciones, de ministerios, es importante no sólo para nuestras comunidades, sino también para el mundo. La fraternidad es, de hecho, como una lámpara, que no debe meterse debajo del celemín, sino sobre el candelero, para que dé luz a toda la casa (cfr., Mt 5,15). Más que nunca, el mundo necesita hoy de este testimonio. Como discípulos de Jesús, no podemos sustraernos a la tarea de manifestar y transmitir a la humanidad herida el amor y la ternura de Dios" (Documento Síntesis Primera sesión Sínodo, 4-29 de octubre 2023, Introducción)

He querido escribir este pequeño artículo como homenaje a multitud de misioneros v misioneras de la Amazonía que supieron abrir las ventanas al mundo en el postconcilio, que optaron por una iglesia de los pobres, por comunidades cristianas con sus animadores, por equipos integrados por laicos, religiosas y sacerdotes, por la iglesia que hoy llamamos sinodal..., pero que en muchas ocasiones tuvieron que sufrir al acoso e incluso el desprecio de muchos "católicos de bien" o de guienes leen el evangelio exclusivamente desde la perspectiva de salvación individual. Gracias a todos ellos por iniciar, hace muchos años, la Iglesia que nuestro guerido Francisco promueve, y a la que tuve la suerte de llegar hace ya bastante tiempo.

P. MIGUEL FUERTES PRIETO, OSA







# EL RÍO MARAÑÓN COMO SUJETO DE DERECHO

Huaynakana Kamatahuarakana ha conseguido lo anhelado: ganar una demanda por la que se reconoce al río Marañón como "sujeto de derecho". Tenían que ser las mujeres. "Huaynakana Kamatahuarakana" es una organización indígena de mujeres kukama que significa "Mujeres Trabajadoras". Sus bases son las comunidades del distrito de Parinari, en Loreto. Uno de los distritos que pertenece a la Parroquia Santa Rita de Castilla, en el río Marañón. Ahí las conocimos. Pero hagamos un poco de historia.

A comienzos de 1990 la Parroquia Santa Rita de Castilla comenzó capacitando a las mujeres en salud materno-infantil. Era un programa que trataba de mejorar la crianza de los niños, ser un espacio de capacitación de mujeres y establecer redes entre ellas. Era complicado porque las mujeres no acostumbraban a salir de sus comunidades para capacitarse. Muchas de ellas tuvieron problemas con sus maridos que no veían con buenos ojos estas capacitaciones. Las primeras mujeres eran las esposas de los Animadores Cristianos, que confiaban en la parroquia. Así se fueron abriendo paso. El P. Miguel Fuertes y las hermanas de la Compañía Misionera del Sagrado Corazón fueron pioneros en esta preparación. Comenzaron a realizar talleres con mujeres 1990 y se cerró el programa en 2015.

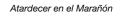
En 1992 la ONG Programa Pacaya Samiria se estableció en el distrito de Parinari. Para poder conseguir fondos europeos tenía que conseguir que las personas se identificaran como indígenas kukama. Así crearon AIDECOS (Asociación Indígena de Desarrollo y Conservación del [río] Samiria), la organización indígena de varones. Enviaron estudiantes para capacitarse como maestros al Programa de Maestros Bilingües y se integraron en ORPIO (Organización Regional de Pueblos Indígenas del Oriente).



Vista del río Marañón

En 1997 una antropóloga que trabajaba para el Programa Pacaya Samiria, viendo la experiencia de la parroquia con mujeres, convocó a las mujeres de estas comunidades y formaron Huaynakana Kamatahuarakana. En ese momento estaban integradas en el programa mujer de AIDECOS. Poco a poco fueron derivando hacia la independencia, siempre con el malestar de los varones de AIDECOS.

Saltamos de la década de 1990 a la década de 2010. Los derrames petroleros en el Marañón fueron acentuándose y, con ellos, las protestas indígenas. Huaynakana, para entonces ya era una organización independiente, participó en todas las reuniones que convocaba







el Estado. En esta misma época un megaproyecto pretendía dragar los grandes ríos amazónicos: la Hidrovía Amazónica.



Marcha a favor del Marañón



Niño participante en la marcha

Un proyecto de infraestructura que pretendía conectar el mercado de soja de Brasil con China. En realidad, era una tapadera para la corrupción. La Parroquia Santa Rita de Castilla asesoró a la organización indígena kukama de varones. ACODECOSPAT (Asociación Cocama de Desarrollo y Conservación San Pablo de Tipishca), para presentar una demanda constitucional por el derecho a la consulta de este megaproyecto. Se ganó la consulta previa. Pero los varones pactaron por lo bajo que "podría" (en condicional) dragarse 1.5 m. los ríos amazónicos en determinados lugares denominados "malos pasos". Las mujeres estaban molestas. La hidrovía se paralizó porque no habían pensado adecuadamente los impactos ambientales.

Este fue el detonante por el que las mujeres decidieron dar un salto. No se fiaban de las organizaciones indígenas de varones y comenzaron a pensar en defender ellas el Marañón. De nuevo la Parroquia Santa Rita de Castilla, con el Instituto de Defensa Legal, asesoran a las Huaynakanas para interponer una demanda para considerar el Marañón como sujeto de derecho. El 15 de marzo de 2024 una juez de Nauta les da la razón y considera el Marañón y sus afluentes como "titular de derecho". La juez,

para evitar problemas y ataques, elige el término "titular" en lugar de "sujeto". Tarea por delante: es necesario profundizar en esta distinción entre titularidad y subjetividad.

El Estado ha apelado esta sentencia. Las mujeres de Huaynakana ya se están preparando. El trabajo recién comienza. La juez ha decretado la necesidad de establecer Comités de Cuenca donde las organizaciones indígenas serán los defensores y representantes del Marañón. El P. Luis Fernández seguirá acompañandolas.

Pero cómo es posible afirmar que el Marañón es un "sujeto de derecho" o "titular de derecho" como escribió la jueza en la sentencia. Vamos por partes porque probablemente los cuestionamientos serán de envergadura. Cómo es posible que la Iglesia se meta en estas cosas. Estamos destruyendo el concepto de persona. No faltan mofas: que le saquen su DNI, que estornude... Bueno, recordemos que el documento final del Sínodo Amazónico (n° 74 y 84) habla de los "derechos de la naturaleza". Los argumentos de autoridad no necesariamente son convincentes.

Prosigamos. El derecho es una disciplina que, en último término, hemos heredado del derecho romano. Detrás hay un concepto de persona acuñado por Grecia, Roma, el cristianismo, la llustración... En definitiva: Occidente. ¿Qué hacemos con otros pueblos que no pertenecen a Occidente? ¿Se tienen que acoplar a como de lugar a nuestros



Manifestantes en la marcha a favor del Marañón

sistemas de valores, a nuestra concepción de persona? Los derechos de la naturaleza amplían el concepto de persona y permiten que los pueblos indígenas hagan uso del derecho extendiéndolo a seres que Occidente considera objetos, pero los pueblos indígenas conciben como sujetos. Para el pueblo kukama el río tiene boca, brazos, cara, barriga... Y no son metáforas.

Los derechos de la naturaleza extienden el derecho a los pueblos indígenas y les permite utilizar este instrumento para la defensa de la vida. En tiempos de cambio climático los derechos de la naturaleza se convierten en un instrumento al servicio de la vida. Para el



Una de las pancartas de la marcha a favor del Marañón

pueblo kukama es la oportunidad de utilizar instrumentos legales en su favor. El Marañón es un río con grandes actividades económicas: hidrocarburos, transporte... Las Huaynakanas y otras organizaciones indígenas tienen en esta sentencia la oportunidad de defender la vida de sus comunidades.

Una última cuestión. ¿Qué es un río? Para los occidentales es un curso de agua que desemboca en el mar, en otro río o laguna. Por eso, si fuera necesario, se draga el río. Sin embargo, para los kukama el río es un ser vivo donde habitan otros seres vivos. Un ejemplo: qué sucede cuando una persona cae al río. Para los occidentales se ahoga. En cambio, los kukama distinguen entre los ahogados (cuando aparece el cadáver y

lo pueden recuperar para enterrar) y los que habitan dentro del agua (cuando no aparece el cadáver). Estas personas es-

tablecen su familia con seres del agua (sirenas, yacurunas...) pero, de vez en cuando, salen a visitar a sus parientes en la tierra. Los chamanes también entran en contacto con ellos para curar. Dragar, contaminar, hacer ruido... en el río es una forma de

agresión al río. Todo esto provoca que las madres del río (boa) se retiren. Y con ellas se apartan sus hijos: los pescados. Esto no es cultura ni creencias. Es la realidad. Y por realidad entendemos que forman parte de otra ontología (animista) diferente a la occidental (naturalista). Pero esto nos llevaría muy lejos.



Marcha en defensa del Marañón

MONS. MIGUEL A. CADENAS y P. MANUEL BERJÓN Iquitos, Perú

Mons. Miguel Ángel participando en la marcha en defensa del Marañón





# INDÍGENAS URBANOS KUKAMA EN IQUITOS: PENSANDO MÁS ALLÁ DE LA MIGRACIÓN

A nivel mundial la mitad de los indígenas habitan en ciudades. Probablemente, México D.F. sea la ciudad con mayor cantidad de indígenas, pero ninguna gran capital de América Latina se escapa a este fenómeno. Buenos Aires, y el ejemplo está tomado a propósito, concentra la mayor cantidad de indígenas de toda Argentina. Y si desembarcamos en Iquitos percibimos una ciudad con una fuerte presencia indígena.

En este número dedicado a la migración vamos a presentar un fenómeno colateral: los "indígenas urbanos". Ciertamente, Iquitos se ha nutrido de migrantes. Pero los indígenas urbanos sobrepasan el fenómeno migratorio porque existen varias generaciones que han nacido en la ciudad. Veamos algunas escenas.



Indígena rezando en su casa

mujeres: Huaynakana Kamatahuarakana (Mujeres Trabajadoras). Esta organización interpuso una demanda de amparo el 2021 para considerar al río Marañón como "sujeto de derechos". Una juez de Nauta dictaminó sentencia el 15 de marzo de 2024 declarando al río Marañón "titular de derechos".

Mientras los hijos de Mariluz eran niños y adolescentes vivieron en la comunidad. Cuando sus hijos comenzaron la universidad, éstos se trasladaron a la ciudad y ella y su marido iniciaron un periodo donde compatibilizaron la vida en la comunidad con la ciudad de Iquitos. Hasta que unos años más tarde se trasladaron a Iquitos con estancias más cortas en la comunidad, donde continúa teniendo su chacra (campo cultivable).

En esta secuencia se percibe nítidamente el camino de algunos indígenas urbanos que vamos a resumir en cinco pasos: 1) Habitan en una comunidad donde crían a sus hijos. 2) Cuando sus hijos concluyen la secundaria, éstos migran a la ciudad para buscar trabajo, o estudiar, pero siguen dependiendo del apoyo de sus padres que continúan residiendo en la comunidad. Esta etapa suele ser crítica porque los jóvenes todavía no están bien instalados y necesitan apoyo económico de sus padres. Como las actividades tradicionales (pesca y agricultura) no proporcionan dinero suficiente buscan algún suplemento. Mariluz



Mons. M. Ángel y Manuel Berjón

# 1. Mariluz Canaquiri Murayari

Mariluz Canaquiri Murayari es una indígena kukama de la comunidad de Shapajilla en el río Marañón. Esta comunidad forma parte de la Parroquia Santa Rita de Castilla. Ella se capacitó en la Parroquia durante décadas como "movilizadora": dedicada a la salud materno-infantil de su comunidad. Actualmente es presidenta de la organización indígena de

Indígena de Iquitos en su vivienda



vendió cosméticos Avon. 3) Los padres comienzan a viajar a la ciudad para visitar a sus hijos donde permanecen por estancias cortas. La vida en la ciudad es dura y siguen dependiendo de los productos de la chacra y pesca. 4) Los padres vienen a vivir en la periferia de la ciudad, pero viaian continuamente a la comunidad donde siguen cultivando su chacra. 5) Se instalan de forma permanente en la ciudad. Sin embargo, no pierden el contacto con la comunidad. Habitualmente se convierten en intermediarios con la comunidad de origen: llevan productos urbanos y regresan a la ciudad con productos del campo. También se pueden ocupar vendiendo en los mercados o manejando motocarro (una moto con una especie de sidecar que funciona como taxi).

#### 2. Familia Irarica

Habitaron en el río Samiria, afluente del Marañón. Allí extrajeron caucho y después se quedaron trabajando para los patrones. Hacia mitad del siglo pasado cambia el paradigma y convierten el Samiria en una Reserva Nacional, Poco a poco fueron expulsados de su territorio ancestral. El primer golpe fue quedarse sin maestros. Los kukama valoran mucho la escuela, así que era una invitación para abandonar el río Samiria y salir al Marañón. El segundo envite fue más contundente: expulsarlos directamente con la policía. Una parte de la familia se instaló en Tangarana y otra en Santa Rita de Castilla, ambas comunidades son limítrofes.

En ambas comunidades la familia Irarica se dedicaba a la agricultura y pesca tradicional, a la que acompañaban con extracción de frutos silvestres. El aguaje es una palmera propia de lugares inundables. Con el paso de las décadas se ha intensificado la necesidad de dinero. Ahora nadie puede vivir sin un teléfono, por ejemplo. La familia Irarica se fue especializando. Una parte de la familia se dedica a extraer el fruto del aguaje de la selva. Otra parte acopia el fruto de esta

palmera en Santa Rita de Castilla y lo envía en la lancha hasta Iquitos donde otra parte de la familia lo recibe y vende. Una familia entera tejida por el aguaje.

# 3. Comunidades absorbidas por la ciudad

El entorno de la ciudad de Iquitos ha sido ocupado por el pueblo kukama. Comenzaron siendo comunidades indepen-



dientes y el crecimiento urbano los ha ido absorbiendo o está en dicho proceso. Así tenemos presencia kukama en Moronacocha, Santo Tomás, Santa Clara, Padre Cocha, entre otros muchos lugares. Basta preguntar sobre la fundación de dichas comunidades a sus moradores y cómo todavía habitan esos espacios sus

Niños indígenas desgranando maíz

Madre e hija indígenas descansando en una hamaca





"descendientes". Sabemos por datos históricos que los omagua habitaron en la zona baja de Belén. Los omagua y los



Madre e hija indígena

kukama son parientes, ambos pertenecen al tronco tupí-guaraní. Pues bien, el crecimiento urbano de Iguitos los ha ido incorporando a la ciudad o están siendo absorbidos en estos momentos.

"Descendiente" es un término clave. Muchas personas responden que ellos son mestizos, ribereños, peruanos. Tratan de evitar el término indígena o kukama. Lo hacen para intentar sortear la discriminación. No siempre lo consiguen. Admiten con mayor tranquilidad

> aue son "descendientes": "mi abuelo sí era kukama. pero yo no". Este fenómeno no es exclusivo del pueblo kukama. también está registrado en comunidades capanahua del río Tapiche, afluente del Ucayali. Esta distancia con respecto a sus abuelos favorece un fenómeno extrañamiento que posibilita que se apropien de los

conocimientos de los abuelos, como "un otro diferente", alguien ajeno: una característica muy amazónica.

Si estos "descendientes" encontraran alguna ventaja manifestándose como indígenas kukama no tendrían ninguna duda en hacerlo. Estamos, por tanto, delante de la "fluidez" de las identidades. Ya hemos señalado en el párrafo anterior la centralidad de la alteridad, mucho más importante que la identidad. Lo que nos encontramos en la vida diaria es que las personas se manifiestan como kukama, o como mestizo, dependiendo de las circunstancias y las ventajas que comporte en cada situación. En otros lugares hemos categorizado esto como "poli-ontología". Un ejemplo nos lo muestra rápidamente: un catedrático de química en la universidad explica su asignatura con normalidad. En la noche acude a la parroquia solicitando que el párroco bendiga su casa porque su hijo pequeño no puede dormir: los espíritus le molestan. Un ejemplo clásico de poli-ontología. En la universidad utiliza criterios provenientes del naturalismo y en su vida privada, en su hogar, criterios derivados del animismo. Ambos comportamientos no están confrontados, habitan en la misma persona con naturalidad.

#### 4. Desafíos para la Iglesia

Los retos a los que nos enfrentamos son inmensos. Como nos estamos extendiendo en demasía, solo nombraremos cuatro. El primero es reconocer la situación. Es mucho más fácil tratar a todos por igual que aceptar la diversidad y las diferencias. Si algo caracteriza a la amazonía es precisamente la diversidad: biológica, social, ontológica... El fenómeno de los "descendientes" que hemos descrito más arriba exige un nivel de discernimiento considerable para que nuestra acción sea más eficaz. La poli-ontología nos exige manejarnos en mundos diversos, dependiendo de las circunstancias.

Un segundo desafío se refiere a la relación de la persona con el Estado. En

Madre e hija indígena



Occidente el "individualismo" que vivimos, v padecemos, está sostenido por un Estado que se encarga de los enfermos, ancianos... En Perú, y en general en América Latina, esto no ocurre. Por eso se ha acuñado la expresión "individualismo metonímico" para expresar que el individuo no puede esperar nada. o muy poco, del Estado porque se ha desentendido parcial o totalmente de él. Pero el término "individualismo" connota desprecio en la amazonía. Por tal motivo, algunos prefieren hablar de "particularismo": es la persona construyendo lazos sociales quien se conecta con otros. Acá está todo lo relacionado con servicios mínimos: agua potable, educación y salud de calidad, conexión a internet... Lamentablemente casi el 50% de la región Loreto carece de agua potable. Lo paradójico es que vivimos al borde del Amazonas. Acompañar en la consecución de una vida digna, desde la Doctrina Social de la Iglesia, es una tarea que debemos continuar.

El tercero está relacionado con la movilidad. Hemos visto en las historias de vida cómo las personas se mueven permanentemente entre la ciudad y las comunidades. Añadimos que también lo hacen al interior de la misma ciudad. Cambiar de casa y de barrio es bastante frecuente. Esto colisiona con estructuras muy estáticas como la parroquia. La gente tiene relaciones más fluidas. Hay que recuperar ministerios itinerantes y formas de comunidad más abiertas. Hay que repensar la pertenencia en sociedades fluidas como las amazónicas.

El cuarto desafío está relacionado con la alteridad. Si queremos ser significativos necesitamos ofrecer algo que sea atrayente. En la amazonía lo extraño es atrayente. No se trata de hacer cosas extravagantes, sino de hacer lo que la Iglesia hace siempre: evangelizar. Con constancia, con paciencia, con esmero. Ahora que se está avanzando sobre el 'rito amazónico' no debemos perder de vista que algunos grupos guaraní bolivianos utilizan el latín para rezar,

como aprendieron en las reducciones de Moxos v Chiquitos. Una anécdota nos puede ilustrar. Hace varias décadas, en Santa Rita de Castilla, el 1 de noviembre íbamos al cementerio a rezar. Sin embargo, en la tarde un oracionista pasaba por las casas para rezar por los familiares difuntos. Por supuesto, lo hacía en latín, la lengua de los extraños. Todo esto tiene un componente chamánico importante: si utilizas un idioma extraño, o extinto, es muy difícil que otro chamán lo pueda contrarrestar. Por tanto, eres muy potente. Repetimos: no se trata de hacer cosas extravagantes, pero sí de pensar despacio hacia dónde vamos. Leios de nosotros apostar por el rito tridentino, pero es necesario dedicar tiempo a pensar qué están haciendo las comunidades cristianas con el evangelio. Es necesario preguntarse qué significa tener una Biblia o un cancionero en la casa. Desde luego, son algo más que unos libros. Son libros sagrados que protegen.

> MONS. MIGUEL A. CADENAS y P. MANUEL BERJÓN Iquitos, Perú

Domingo de Ramos. Niño vendiendo en la calle de Iquitos





# TRIBUNAL CONSTITUCIONAL: "EXISTE UN ESTADO DE COSAS INCONSTITUCIONAL EN [LA REGIÓN] LORETO"

Jugamos a lo seguro, aunque se hayan burlado de nosotros. En 2015 nos hicimos cargo de la Parroquia Inmaculada en Punchana – Iquitos. Los primeros paseos por la parroquia fueron en torno a un desagüe a cielo abierto. A nadie parecía importarle. El olor fétido espan-

ta, pero no es lo más peligroso. Además de recoger las aguas servidas de esa parte de la ciudad, también recoge las aguas, con restos de vísceras incluidas, del matadero municipal y de un hospital del Seguro Social. Estos dos últimos son muy peligrosos, aunque la gente no le daba importancia.

¿Quiénes habitan en ese espacio? Fundamentalmente familias que vienen de los ríos buscando mejor educación para sus hijos y más atención en salud, aunque en la práctica se encuentran en situación más vulnerable que el lugar de donde provienen. Es decir, migrantes indígenas. Otro colectivo son personas expulsadas de "la ciudad": porque han perdido el trabajo o



Desagüe contaminando las aguas de Iquitos

porque pertenecen a una familia numerosa y cuando crecen los hijos y se independizan tienen que buscar otro lugar donde vivir. En esta zona de la Parroquia Inmaculada, el 43% se identifican como migrantes indígenas y el 57% como mestizos.

¿Por qué vivir en medio de un desagüe tan peligroso? Lo que más les molesta es lo nauseabundo del lugar: el olor fétido. Pero no perciben la gravedad de los residuos hospitalarios ni los relaves de una planta de Petroperú. Pero, ¿por qué vivir ahí? Porque está cerca del puerto fluvial y ya se sabe que los puertos siempre son lugares donde se puede encontrar un trabajo temporal.

Nos llevó algo más de un año convencer a la gente que no era justo vivir en esa situación y que se podía remediar. Tantas veces habían sido engañados que les costaba creernos. ¡Tal vez sean otros mentirosos más! A nuestro favor estuvo la suerte. El Organismo de Evaluación y Fiscalización Ambiental (OEFA), dependiente del Ministerio del Ambiente, convocó a un concurso para denunciar casos de contaminación. El hijo de una dirigente conocida filmó un video de cinco minutos. Le ayudamos a presentarse al concurso y lo ganó. Eso ocasionó una denuncia ante la OEFA que emitió una



Desagüe contaminando las aguas de Iquitos

Desagüe contaminando las aguas de Iquitos







Contaminación de las aguas de Iquitos

sanción ambiental. Nos sirvió de insumo para solicitar una demanda constitucional por el derecho al agua, saneamiento básico y recojo de basura.

Desde el 2015 hemos visitado permanentemente esa zona de la Parroquia Inmaculada para acompañar a la gente. Los dirigentes vecinales, con la ayuda del Instituto de Defensa Legal (IDL) y del Vicariato interpusieron una demanda constitucional. Nos insultaron en muchas ocasiones, junos mentirosos más! Comentaban que sólo buscábamos dinero. Como era de esperar, ganamos en primera instancia. Pero, las Municipalidades de Punchana y Maynas y el Gobierno Regional de Loreto apelaron la sentencia. Increíble. Quienes tienen la obligación de ofrecer servicios básicos, apelan.

Argumentaban que existe una ley que impide invertir en zonas inundables. como el lugar donde solicitábamos tales servicios. La ley no puede estar por encima de la gente, eso lo sabe cualquier cristiano. Además, en Loreto muchos pueblos indígenas habitan zonas inundables. A fines del s. XIX existía una calle denominada Omaguas en lo que ahora es la zona baja de Belén. Es decir, el pueblo indígena Omagua vivía en la zona baja inundable, para esa fecha había muchos terrenos altos, pero ellos buscaban la zona baja para vivir. Los Omagua, como los Kukama y otros pueblos indígenas, habitan en zonas inundables por miles de años.

La ley en cuestión está pensada para la costa y sierra del Perú, pero no se

adapta a la selva. Así que continuamos. En segunda instancia, perdimos. Un tribunal formado por cuatro jueces firmó una sentencia sin fuste, excepto una juez que firmó en minoría una excelente fundamentación de su posición. Así que no quedó más remedio que llegar al Tribunal Constitucional [del Perú].

Pasaba el tiempo y no salía la sentencia. La gente se burlaba porque pensaban que estábamos engañando. Hasta que en julio 2023 el TC emitió una sentencia ejemplar declarando "un estado de cosas inconstitucional en Loreto". Leyendo perfectamente la intención de la demanda, los jueces ampliaron el derecho a toda la región de Loreto.

Decíamos que jugábamos a lo seguro. Organismos internacionales como la Iglesia Católica, el Consejo Mundial de las Iglesias, ONU, Banco Mundial, Banco Interamericano de Desarrollo... son firmes defensores del acceso al agua potable, saneamiento básico y recojo de basura. Por tanto, jugamos con ventaja.

Han pasado 9 meses desde la sentencia (julio 2023). Ha costado mucho que la gente reciba agua en camiones cisterna hasta que se implemente un sistema integral de agua, saneamiento y recojo de basura: llevará todavía un tiempo. Hemos tenido que visitar permanentemente a la Defensoría del Pueblo para que les recuerde a las autoridades



La Sra. Graziela Tejada luchando contra la contaminación de las aguas

Contaminación de las aguas de Iquitos







Líder indígena luchando contra la contaminación de las aguas

sus obligaciones. También nos ha ayudado el Instituto Universitario del Agua y Saneamiento de Buenos Aires, asesor en estos temas de la CEAMA (Conferencia Eclesial de la Amazonía). Falta mucho por hacer hasta que se consiga superar el "estado de cosas inconstitucional en Loreto". Pero estamos en ello.

La Iglesia ha ido acompañando el crecimiento urbano de Iguitos con diversas estrategias. En las décadas de los 80s y comienzos de los 90s se construyeron la mayor parte de las parroquias actuales, CETPROs (Centro de Educación Técnico-Productiva), comedores populares... La segunda etapa consistió en buscar sacerdotes para estas parroquias. Vinieron sacerdotes extranjeros y se implementó el Seminario San Agustín, que nos ha proporcionado 10 sacerdotes locales. Se unió la construcción de 5 colegios parroquiales que atienden a la "clase media local". Ahora estamos en una tercera etapa: no es fácil encontrar sacerdotes que vengan de fuera y tenemos 4 seminaristas. Lo constatable es la escasa presencia de la Iglesia en la periferia de Iguitos. El acompañamiento pastoral de estos asentamientos humanos en busca de agua y saneamiento básico es una forma de acercarnos a ellos. Necesitamos nuevos ministerios para no abandonar la periferia. El diaconado permanente que estamos implementando nos ayudará a tener mayor presencia con acompañamiento religioso.

Postdata 1. Hace unos días unos investigadores nos abordaron para preguntarnos por varias sentencias que hemos ganado. "Es evidente que ustedes apuestan por la legalidad. Pero, "¿qué pasaría si no se implementan las sentencias? Es una posibilidad. En Perú hay muchas sentencias que no se ejecutan". No está en nuestras manos. Pero si la legalidad no encuentra caminos para la dignidad humana mucho nos tememos que grupos violentos se aprovechen de la situación.

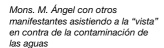
**Postdata 2.** El hospital de EsSalud ha interpuesto una demanda hacia algunos moradores por invasión de terrenos, después de más de 20 años que habitan la zona. Esto no invalida la sentencia, pero retrasa su cumplimiento. Serán los tribunales los que decidan. En Iquitos



Vía Crucis de protesta, junto al desagüe de aguas contaminantes

los Municipios no acondicionan el terreno para que la gente habite. No existe
ningún Plan de Ordenamiento Urbano.
La triste práctica es que gran parte de la
ciudad son, o han sido, invasiones. Todo
un negocio lucrativo que incluye desde
abogados, policías, extorsionadores..., y
mucha gente humilde. La informalidad es
un terreno abonado para las sectas pentecostales, mientras que los católicos tenemos mayores dificultades de desempeñarnos en estos espacios.

MONS. MIGUEL A. CADENAS y P. MANUEL BERJÓN Iquitos, Perú







### FAJARSE POR LA JUSTICIA

El trabajo misionero siempre ha sido, en buena medida, justicia y paz. La justicia, junto con la libertad y el amor, es uno de los signos identitarios del ser humano, una de sus necesidades superiores. En efecto. todos los hombres llevamos internamente una fuerte aspiración a la justicia y la equidad. Por eso, cuando esta no se da, salta indefectible la alarma interna. Justicia significa, entre otras cosas, que cada hombre pueda llegar a ser lo que Dios quiere que sea. Es poder crecer y madurar, física, intelectual, moral y espiritualmente. Significa también poder contar con las oportunidades y los medios necesarios para realizar nuestra vocación humana. En definitiva. la justicia sería "tutti diritti per tutti": todos los derechos para todos. La ONU los proclamó enlistados hace años. No es poco, ciertamente. Pero, si estos andan un tanto torcidos, es porque los hombres no hemos asumido en paralelo la lista de los deberes humanos. Porque cada derecho violado alude a un deber evadido. Por eso, a pesar de tantas declaraciones, luchas y marchas, la injusticia es una constante en nuestro mundo. Está tan presente y luce tan dilatada que ya no genera alarma, sino, más bien, costumbre, y por costumbre, indiferencia. Sin embargo, sabemos que, sin justicia cierta y concreta, no tendremos paz social.

Aunque existen desigualdades normales y aceptables entre los hombres, la dignidad de las personas exige que se llegue a una situación social más humana, equitativa y justa, porque resulta escandalosa la brecha de las asimetrías económicas v sociales que se dan en la familia humana. No solo es el hambre como tópico letal; es la pobreza a la que todo se le junta... fruto, sin duda, de La Feria de las Vanidades, donde tanta gente se va a comprar y donde se venden las baratijas del culto al dinero y al hombre: el abuso de poder, la manipulación, la violencia, la explotación, la corrupción, las alucinaciones del sexo, el alcohol v



Mons. M. Ángel participando en el Seminario Cultura del Encuentro y la Esperanza, mayo 2024

la droga, el consumismo y el descarte... Ídolos todos que, obviamente, exigen sacrificios humanos.

La lucha por instaurar la **justicia** en el mundo es el gran compromiso que tenemos todos los hombres de buena voluntad, pero especialmente los cristianos, que estamos obligados a *buscar primero* el Reino de Dios y su justicia. Si el centro de ese Reino es el amor, amor y justicia deben caminar inseparables. Porque, por el amor, la justicia se transforma en fraternidad, y el compartir los bienes se hace comunión. Por eso, donde está el verdadero amor, allí florece la suprema justicia.

Mons. M. Ángel dando una conferencia en la Universidad del Pacífico, de Lima, denunciando la contaminación de las aguas en lauitos

Fr. VICTOR LOZANO OSA





### **AGUSTINOS MISIONEROS**

En la Europa actual, Dios ha pasado a ser el contenido prioritario de nuestro testimonio y nuestra palabra. Porque hoy es la fe la amenazada: cunde la desafección religiosa y la indiferencia, cuando no la beligerancia; se extiende la increencia, avanza imparable el ateísmo práctico y la indiferencia. Por eso, aunque tengamos que estar aquí o allá y hablar de muchas cosas, "el tema central, y en cierto sentido único, es Dios" decía el papa Benedicto XVI. Sabemos que la fe no quita, más bien confiere humanidad, porque religa al hombre para liberarlo de ídolos y fantasmas. Fe, esperanza y amor no son quimeras, sino dimensiones gratificantes de nuestra condición humana. No, no son los deseos humanos los que crean a Dios, más bien es Dios quien ha creado al hombre con capacidad de amar, pensar, desear y relacionarse. Dios enriquece al hombre, lo completa. Pero ¿cómo poner al hombre frente a Dios? La verdad es que no encuentro otra fórmula mejor que la de ser lo que somos: agustinos, agustinianos. Allí donde el proyecto es tener habremos de gritar nuestro ser desde nuestro testimonio personal y comunitario abiertos. El mejor faro de Dios es una comunidad donde las personas honran a Dios los unos en los otros: se valoran, se respetan, se quieren, se ex-



El P. Luis Fernández participando en un encuentro

trañan; se arropan, se comunican y ayudan. Una comunidad donde la alegría y lo humano acampan visibles y juntos. Esa alegría que brota del Huésped interno es contagiosa, luminosa, revolucionaria. Solo desde aquí seremos portadores de esperanza. Querámoslo o no, la falta de esperanza cierra el camino a la felicidad; y cerrada aquella, solo queda magro y escueto el gestionar lo real, lo inmediato, las efímeras alegrías que da el alto sillón, el dinero o placer renovados cada fin de semana. Y cuántas veces, en los más débiles, ay, la soga. Desde nuestra atalaya comunitaria habremos de enarbolar gestos de acogida y compasión. Porque el hombre está lleno de heridas. La ciencia elimina muchas de ellas, pero no la angustia, no la depresión. Cómo llama la atención una comunidad de hermanos que, con oído inclusivo, repite creativamente los gestos humanos de Jesús. Cómo influye en el pueblo, cómo enmudece la boca del no creyente. Nuestra vida ha de ser poética, apasionada, parabólica. Lo nuestro es lo simbólico, la intimidad con el misterio, la utopía de una fraternidad adobada por la "cáritas Christi". Y desde ahí, entregados con ganas a las dos grandes fronteras de nuestro tiempo: el neopaganimo y la iniusticia.

Fr. VICTOR LOZANO OSA

El P. Basilio Mateos animando un grupo cristiano





### SIEMPRE SOLIDARIOS

Solidaridad es compartir, apoyar, ayudar, dar o darse sin esperar nada a cambio. Significa sentir las necesidades de los demás como propias y arrimar el hombro. Lo contrario del egoísta, que tiende a primar las cosas sobre las personas; la negación de la fraternidad. La solidaridad tiene como fundamento la justicia, que a su vez tiene como fruto la paz. Es un valor evangélico, por cierto, un aspecto nuclear del polifacético amar que nos dejara Jesús como único mandato. La solidaridad nos hace humanos, nos hace sentir que somos uno. Es tan



Fr. Víctor hablando por la radio

importante que hasta la ONU la proclama como uno de los valores fundamentales para las buenas relaciones entre los pueblos. Es solidario quien denuncia un abuso, quien dona, recoge o distribuye alimentos, ropa o medicinas a los necesitados; el que detiene un desahucio, defiende un bosque, dona sangre o lleva alegría a los hospitales... la lista sería interminable.

La solidaridad se puede ejercer con los de cerca y con los de lejos. Con los tuyos, o con aquellos que viven las cien caras de la pobreza rampante aquí o allá. Miren si no, a los misioneros, los voluntarios o los médicos sin fronteras. Al día de hoy, unos 1.200 millones de hermanos nuestros sobreviven con poco más de un euro al día. Son datos reales. Agustín nos advierte audaz:

miren que "las cosas superfluas de los ricos son las necesidades de los pobres. Se poseen bienes ajenos cuando se poseen bienes superfluos." Solo el amor solidario y la compasión garantizan la convivencia y la comunicación de bienes. El solidario no racionaliza, no pregunta por qué; o tal vez sí, pero mientras tanto afloja el bolsillo.

Aún recuerdo los objetivos del milenio. Decían los papeles que para el 2000 se habría erradicado la pobreza extrema y el hambre; que se habría reducido la mortalidad infantil y habría mejorado la igualdad para la mujer; la primaria escolar sería universal y la sostenibilidad del planeta estaría al alcance de la mano, entre otras hermosuras. Pero ya ven... aún falta mucho norte político y mucha solidaridad, porque nos falta fe para creernos hermanos. A los solidarios les asoma el alma compasiva por todos los poros. Solidaridad viene de sólidus, sólido, firme, y tiene sus compensaciones, no crean: te hace sentir útil, valioso; tienes menos tiempo para tus ansiedades o depresiones y más para tus emociones positivas. Por algo diría el Maestro que "es mejor dar que recibir."



Niños en el comedor social Sta. Rita

Fr. VICTOR LOZANO OSA

Comedor social Parroquia Sto. Cristo de Bagazán





## UN PROYECTO INNOVADOR PARA FOMENTAR VALORES



El P. Antonio entrevistado por la televisión

Preocupados por la formación integral de los estudiantes en etapa escolar y su forma de convivir y relacionarse con los demás, el Colegio Particular San Agustín de Iquitos ha desarrollado el proyecto "Una aventura de emociones con Agustín y sus hermanos", que tiene como objetivo principal, fomentar el desarrollo de habilidades socioemocionales en niños de 3 a 5 años de una manera lúdica y creativa, utilizando tres muñecos como herramientas educativas. Los muñecos son: Agustín, que acompañan a los niños de 5 años, Perpetua a los niños de 4 años y Navigio a los de 3 años.

Se atiende con este proyecto a más de 200 estudiantes con actividades que se desarrollarán a lo largo del año escolar, integrando diferentes actividades que aborden aspectos claves de las habilidades socioemocionales. Algunas de estas actividades serán: realizar cuenta cuentos y dinámicas, juegos de roles, círculos de discusión, actividades artísticas, liturgias y oraciones, visitas de los muñecos a los hogares y exposiciones.

Al final del año se espera que los niños hayan desarrollado una mayor



El P. Toño con los muñecos Agustín, Navigio y Perpetua

conciencia emocional, habilidades para manejar sus emociones de manera saludable, así como la capacidad de relacionarse de manera positiva con los demás.

Las habilidades socioemocionales son fundamentales para el bienestar y el desarrollo integral de los niños, ya que les permiten gestionar sus emociones, establecer relaciones saludables con los demás, resolver conflictos de manera pacífica y tomar decisiones responsables.

Sin embargo, en muchas ocasiones, estas habilidades no son suficientemente desarrolladas durante la etapa de educación inicial. Esto puede deberse a diversas razones, como la falta de manejo de estrategias por parte de las docentes, padres de familia y acceso a recursos y materiales adecuados, o simplemente la falta de conciencia sobre la importancia de este aspecto del desarrollo infantil. Por lo tanto, a través de los muñecos Agustín, Navigio y Perpetua, buscamos acompañar a los niños en sus actividades diarias. Este proyecto tendrá como objetivo principal brindar a los niños las herramientas necesarias para entender y gestionar sus emociones, así como promover la empatía, la comunicación efectiva y el respeto hacia los demás.

Además, un proyecto de este tipo ayudará a fomentar un ambiente de con-



Tomando la medicina con el muñeco Agustín

Propuesta "Fin de semana con Perpetua"





vivencia positiva en el aula y en el hogar, donde los niños se sientan seguros y respetados. Esto no solo mejorará su experiencia educativa, sino que también sentará las bases para su éxito en el futuro, ya que las habilidades socioemocionales son fundamentales tanto en el ámbito académico como en el personal. Además que conocer la historia de los muñecos abre la posibilidad de un acercamiento a la experiencia de San Agustín y su relación con Dios.

Con los muñecos se espera, fortalecer lazos familiares ya que visitan los hogares para compartir momentos en familia y las actividades cotidianas que realizan los niños. Fomentar la identificación y expresión de emociones, utilizar los muñecos que corresponden a cada edad como recursos para ayudar a los niños a identificar los personajes relacionándolos con el entorno agustiniano en el que se encuentran.

Promover la empatía y la comprensión hacia los demás a través de juegos de roles con cada uno de los muñecos, los niños pueden practicar ponerse en el lugar de otras personas, entender sus sentimientos y aprender a ser compasivos.

Los muñecos pueden utilizarse como herramientas para enseñar a los niños a comunicarse de manera efectiva y a resolver conflictos de forma pacífica, pueden ser utilizados como elementos motivadores para fomentar la narración de historias y el desarrollo del lenguaje oral.

Fortalecer el sentido de seguridad y pertenencia, en el entorno escolar y familiar, especialmente durante momentos de transición o estrés. Pueden convertirse en compañeros reconfortantes que apoyan el desarrollo de relaciones seguras y estables.

Y una cosa muy importante, promover el cuidado de las cosas comunes, los muñecos estarán con todos los alumnos del salón, el entendimiento de que visitará las casas de todos ayudará a promover el cuidado primero del muñeco



Dando de comer al loro, con el muñeco Navigio

porque todos deben recibirlo en buen estado y luego las cosas comunes del aula por asociación, lo que lleva a desarrollar la responsabilidad personal.

Responder a las situaciones que nos plantea la educación en estos tiempos nos permite elaborar proyectos que buscan desarrollar esos aspectos que vemos son importantes abordar para seguir nuestra labor educadora y evangelizadora. Los resultados obtenidos, en la evaluación de fin de año, pueden generar nuevos conocimientos y perspectivas en el campo de la educación temprana y la psicología del desarrollo infantil y además respaldar la implementación de intervenciones basadas en el juego con muñecos en entornos educativos.



Comiendo con la muñeca Perpetua

P. ANTONIO LOZÁN PUN LAY, OSA

Maestras de inicial con los muñecos del proyecto





### LA BIBLIOTECA AMAZÓNICA

Del naufragio del CETA se salvó la



Logo de la Biblioteca Amazónica

Biblioteca Amazónica, una señera institución, muy querida por los investigadores a nivel mundial por los ricos fondos que contiene. Tal vez la segunda en importancia sobre temas amazónicos tras la de Belém do Pará. Después de su paso por diferentes locales fue inaugurada en 1992 en los altos de la Prefectura, el edificio más antiguo y noble de la ciudad, el primer inmueble hecho con ladrillos en Iquitos, previo al período del caucho. A pesar de sus manifiestas y reconocidas bondades nunca gozó de buena salud por la falta de apoyo oficial, de modo que combinaba aperturas y cierres crónicos según fuera el talante del gobernante de turno. Pero su mayor amenaza vino desde dentro. Un conato de incendio en octubre del 2022 estuvo a punto de reducirla a escombros. Afortunadamente quedó en eso, en conato. Pero debido a los humos tóxicos generados por la combustión de cables y máquinas, -el evento ocurrió en la sala de digitalización- sumado a los desafueros de los voluntariosos bomberos, este bellísimo espacio se convirtió, casi de golpe y porrazo, en la viva imagen del caos, en una foto tenebrosa de la fragua de Vulcano. Después del trauma sufrido y de la minuciosa refacción posterior, pudimos reabrir la biblioteca nuevamente al público el 24 de febrero de 2023. Fue casi un reestreno. Volvieron los colores y el esplendor que le diera el afamado artista y muralista claretiano, P. Maximino Cerezo, amigo de Joaquín y de los agustinos, diseñador integral de la misma.

Desaparecido el Ceta, la Biblioteca centra hoy la apuesta cultural del Vicariato y empiezan a verse frutos y ramificaciones. Quiero mencionar, en primer lugar, el incremento que supuso para la Biblioteca, los más de 5 mil libros y 70 cuadros de pintura nativa sobre llanchama que el antropólogo suizo Jorge Gasche donó a través de la familia. De hecho, hov el Vicariato se está planteando más en serio levantar un museo en el Complejo Centenario a partir de estos cuadros y de las diversas piezas que los agustinos han recogido y conservado a lo largo de su más que centenaria vida misionera en la Amazonía peruana. Significativo también fue para nosotros

Mons. M. Ángel en la presentación de un libro en la Biblioteca Amazónica



el comienzo de la digitalización de los fondos más emblemáticos y particulares de la Biblioteca en mayo de 2022, a partir de una beca otorgada por la Universidad de Santa Cruz de California, lo que supuso la compra e instalación de las cámaras y la capacitación de un equipo de jóvenes para llevarla adelante. Con el percance antes mencionado, que supuso el cierre de la Biblioteca de octubre a febrero, un ángel nos visitó para darnos aliento. Emergency Cultural Response, institución de los Países Bajos, se hizo cargo de los gastos de refacción que habían caído íntegramente sobre el Vicariato Apostólico. Tras una visita a la Biblioteca Nacional para agradecer el apoyo que nos dio con una experta curadora liderando a los voluntarios en aquellos aciagos días de emergencia, en la tarea de recuperar las fotos y libros humedecidos, nos vinculamos a la Red Nacional de Bibliotecas. lo que nos faculta a recibir capacitaciones y a solicitar expertos en caso de necesidad o emergencia, como fue con la aludida.

Es de todos conocido que el proyecto estrella del Ceta, entre los muchos que iniciara el fecundísimo P. Joaquín García, es Monumenta Amazónica. Es este un proyecto que pretende recoger, editar críticamente y publicar en forma de colección las principales fuentes históricas de los países amazónicos, (unos 150 volúmenes), siempre mirando a la amazonia como cuenca, como un todo sin fronteras. Pero después de casi 40 años, el proyecto estaba paralizado por la crisis financiera del Ceta, por la enfermedad del P. Joaquín, por el fallecimiento de algunos historiadores y por la pandemia que nos arrinconó a todos. No es poco afirmar que la Biblioteca Amazónica se siente heredera de esta magna empresa cultural v hov podemos decir que tenemos un renovado Comité Científico internacional y que ya está en marcha un nuevo libro, dedicado al rebelde Juan Santos Atahuallpa, que continuará la saga de los 44 ya publicados. Por cierto, esta colección ya se encuentra expuesta y a la **venta** en una de las librerías más céntricas de la ciudad.

Pero la biblioteca no son solo libros. Alberga también una valiosísima colección de **fotografías**, una importante **ma**-



Consecuencias del incendio en la Biblioteca Amazónica

poteca y una excelente hemeroteca, donación del legendario periodista loretano Navarro Cauper, además una pequeña pinacoteca y una significativa cinemateca. Esta última logramos sacarla del ambiente de calores, hongos y humedades que la atacaban para refugiarse, una parte, en las bóvedas climatizadas de la Pontificia Universidad Católica del Perú, en Lima, y otra parte, la más antigua, voló hacia la escuela Elías Querejeta de San Sebastián donde graciosamente la están limpiando y remasterizando. Creo que podemos darla por salvada. Otra necesaria y hasta urgente actualización supuso la migración del antiguo sistema Isis al KOHA, lo que significa una puesta al día en materia de búsqueda digital de todas las fuentes bibliográficas que tenemos.

Finalmente, cabe mencionar que con el apoyo del Plan Binacional Perú-Ecuador hemos logrado traer este año una bibliotecóloga que está desarrollando con eficiencia las potencialidades de la Biblioteca. Era necesario contar con un bibliotecólogo/a de carrera -que aquí no hay- para que continue ordenando, sistematizando, catalogando y clasificando sus variados fondos y archivos, algunos de los cuales duermen el sueño de los justos en el almacén en que a veces se

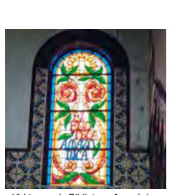


Cartel a la entrada de la Biblioteca Amazónica



Fr. Víctor ante el cartel de agradecimiento por la ayuda recibida





Vidriera en la Biblioteca Amazónica

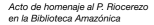
convirtió este recinto cultural. Contamos hoy con un portal web y seis servicios digitales para los usuarios (asesorías académicas. alfabetización informacional, reprografía, bibliolista, etc.). En cuanto a la gestión interna hemos avanzado con los formularios de Google de acceso a servicios, junto con la elaboración de manuales y guías para la investigación, tales como la elaboración de tesis, el reglamento de la biblioteca y otros. Gracias a ella ya contamos con una página web propia de la Biblioteca, integrada a la página oficial del Vicariato, donde todo el repositorio digital podrá ser visto y consultado desde cualquier parte del mundo.

Hoy día la Biblioteca Amazónica, sin ser la única, focaliza y dinamiza en buena parte el ambiente cultural de Iquitos. Se suceden con cierta regularidad las presentaciones de libros, los homenajes, las exposiciones, las conferencias y las lecturas de creaciones literarias, históricas v artísticas. Es importante esta institución cultural porque aquí se encuentra no solo la memoria de los pueblos amazónicos, sino buena parte del patrimonio cultural e histórico de nuestra región. Desde el facsímil de la primera crónica que escribiera el europeo Gaspar de Carvajal en su encuentro con el Río de las Amazonas, hasta la espada del Capitán Cervantes, que por sí sola habla del orgullo loretano en su afán por



Fr. Víctor saciando la curiosidad de un niño

hacer valer sus derechos. Sin embargo. todo este acervo se encuentra sometido a la precariedad y al albur de la buena voluntad, antes del Ceta, ahora del Vicariato. Es gracias a la generosidad del Vicariato que estamos en pie, porque los apoyos son solo eso, apoyos. Teóricamente, no puede ser financiada oficialmente porque está en manos privadas; pero eso solo es una verdad a medias, porque el Gobierno del Sr. Albán Acosta sí apoyó la Biblioteca y remodeló el edificio que hoy nos alberga desde 1992; edificio que no solo es público y patrimonio nacional, sino el más antiguo y noble de Iquitos, por ser la sede tradicional del gobierno local. Y los fondos de todo tipo que atesora -y que no son solo bibliográficos como hemos vistoya son patrimonio de la región, por tanto, bienes todos intangibles, inajenables y públicos. ¿Es un delito sacrificarse juntando un patrimonio para ofrecerlo al pueblo loretano y a la comunidad lectora y estudiosa local, nacional e internacional? Pareciera que sí. Estamos en ello, pero sin apoyo alguno oficial alguno. Y así como la Biblioteca Nacional es atendida por el Gobierno Nacional en sus muchas y variadas necesidades, la Biblioteca Amazónica tiene su equivalente en el Gobierno Regional a guien corresponde conservar y promover su propio patrimonio. Pero ay, esto sí, no termina de concretarse. Sigue bajo los efectos del "vuelva usted mañana."





Fr. VÍCTOR LOZANO, OSA



### UNA BANDA ECUMÉNICA

La idea surgió en un Encuentro Nacional de la JAX, el grupo de jóvenes con espiritualidad agustiniana fundada por el P. Eugenio Alonso Román (Q.E.P.D) en el año 2011, en Iquitos. De pronto, los organizadores vieron que podían experimentar con la posibilidad de hacer una noche de reflexión y canto, que las canciones acompañaran las reflexiones sobre entrar al corazón, que la puerta a la interioridad no sólo fuera el silencio sino la música.

Es ahí cuando dieron el primer paso. sin embargo, la banda tuvo que esperar algunos años para formarse, probar, pensar para qué, con qué sentido tocarían si ya existen y se presentan muchas bandas y músicos con la misma temática. Luego de conversar con varios músicos que pasaron por el Festival de Música Cristiana que se realizaba cada año en el Auditorio San Agustín encontraron el grupo base, los jóvenes detrás del concepto decían que la idea era que el cura cantase porque eso le llamaba la atención de la gente y tardaron un poco en convencer a quien ahora es la cara visible de la banda.

Así se formó un grupo variopinto ya que no todos eran católicos, y eso se ha mantenido hasta la formación actual, haciendo de ese ecumenismo su particularidad. El profesor de música Alfredo Vargas, es de la Iglesia de Jesucristo de los Santos de los últimos días, es el te-



Integrantes de la "Banda del Cura"

cladista y director musical, con él están Arón Velasco, arquitecto, toca la batería y es del grupo evangélico Remanente de Dios, también está David Maitahuari, profesor de música y guitarrista, es de la Iglesia Cristiana Filadelfia, Valentín Gómez, biólogo, en el bajo, Mateo del Águila, estudiante de artes en la especialidad de música, en el violín, Marco Antonio Peñaranda en la guitarra acústica y coros, Thalía Villacorta, contadora, e Isabel Olórtegui, administradora, en los coros, estos últimos católicos, todos de soporte del "cura" agustino P. Antonio Lozán, por quien toman el nombre de La Banda del Cura.

Fue en el año 2018 cuando después de varios ensayos tuvieron su primer concierto, fue un concierto de Pascua de Resurrección, temas cristianos clásicos, un poco de rock pop de los 80 y temas nuevos, lo primero que quedó en claro



Donación al P. Raymundo



Concierto de la Banda en su aniversario



era que si tocaban debía ser en beneficio de alguna institución de ayuda social, de ese modo con lo ingresado de las ventas de las entradas a sus conciertos han colaborado con comedores para niños, los Bomberos, casas de acogida a portadores de VIH, albergues de niños, comedores para drogodependientes y colegios para niños de inicial.

En el 2019 realizaron la grabación de su primer disco "Itinerantes", un CD con 11 canciones, contando con 5 covers de clásicos espirituales un par de ellos traducidos al español y temas latinoamericanos, además de 6 canciones originales cedidas por compositores del Festival de Música. El disco tuvo que esperar a que pasara la pandemia para su presentación y fue a través de una invitación de las Juventudes Agustinas Recoletas de Costa Rica que hicieron su primer concierto virtual a través del Facebook.

El P. Antonio aprovecha la presencia en Iquitos, durante las vacaciones, de un ex alumno del colegio San Agustín de Iquitos, Rudy Fernández, barítono, quien vive en París y se dedica a la música, para recibir algunas clases y tips de canto porque no basta creer que se pueda, hay que prepararse. Además de eso, la Banda, acomodando el tiempo de sus integrantes y respetando sus ocupaciones, solo ensaya una vez por semana y le dedica un poquito más cuando tienen programado algún concierto.

Los tres últimos años han sido invitados y han viajado para presentarse en la



Entregando donación a los bomberos

Los integrantes de la banda en el

puente del Nanav



Aclamados en un concierto en el Colegio Vírgen de

ciudad de Trujillo, al norte de la costa de Perú, para colaborar con una institución para niños y adolescentes con habilidades diferentes, han estado también en Nauta, en el río Marañón, para la reinauguración del Teatro Ukamara, en Iquitos han tocado para los alumnos y profesores del colegio Virgen de Loreto por su aniversario, y en Lima para abrir el concierto por el 120 aniversario del Colegio San Agustín en agosto del 2023. Por otro lado, se van abriendo paso, lento pero seguro, a través de las redes y los medios de comunicación, uno de los canales de televisión más importantes de Perú les hizo un reportaje donde preguntaron a los jóvenes músicos la motivación que tenían para hacer conciertos con un cura.

Actualmente están seleccionando temas para el nuevo disco, sus canciones están en Youtube donde tienen un canal, además de las plataformas donde se pueden descargar y comprar los temas del primer CD.

Seis años han cumplido ya y mantienen el ideal de cantar por una buena causa, ayudar a quien lo necesite, se preparan para seguir llevando esperanza y una buena noticia a través de la música pasando por diversos géneros. Y es que para llevar el mensaje de Jesús y ayudar al prójimo siempre se presentan posibilidades, las diferencias quedan de lado, la música une y es la fuerza y característica principal de la Banda del Cura.

FR. SALOMÓN PANDURO, OSA



### P. JOAQUÍN GARCÍA SÁNCHEZ (1939-2024) MISIONERO DEFENSOR DE LOS MÁS OLVIDADOS

El pasado 19 de enero falleció en Iquitos (Perú), a los 84 años y tras penosa enfermedad, el sacerdote agustino P. Joaquín García Sánchez, fundador y director del Centro de Estudios Teológicos de la Amazonía (CETA), premio Bartolomé de las Casas (2007) y Gran Cruz de Isabel la Católica, entre otros galardones del Reino de España.



El P. Joaquín recibiendo en 1990, de manos del Príncipe Felipe, el Premio Bartolomé de las Casas

Nacido en 1939 en el pueblo minero de Sabero (León), Joaquín García completaría (1963) su formación sacerdotal en el Real Colegio de Agustinos Filipi-

nos de Valladolid, y, en calidad de misionero, fue enviado (1967) a Colombia, donde ejerció labores pastorales y docentes. Dos años después, - ya adscrito al Vicariato de Iquitos, capital de la Amazonía Peruana, en el vasto Departamento de Loreto - , comenzó a desplegar una intensa y extensa actividad en todos los campos de la cultura (publicaciones, fotografía, cine, Geografía, Historia, Antropología, e incluso restauración de monumentos) y en la esfera, siempre enfocada al más profundo conocimiento y la concienciación colectiva sobre los problemas de los pueblos nativos asentados en aquel dilatado espacio selvático y fluvial.

Fue un defensor apasionado de los derechos humanos a favor de los allí más olvidados, tanto en foros iberoamericanos cono europeos, mediante conferencias, lecciones magistrales y cursos de formación. Creó, además, una Biblioteca Amazónica, centro de lectura e investigación único en su especialidad, en un edificio iguiteño decorado por el magnífico pintor, religioso claretiano, Maximino Cerezo Barredo. Esta biblioteca ha sido base de ilustración para gentes como Mario Vargas Llosa, Gabriel García Márquez, Javier Pérez Reverte, el cineasta alemán Werner Herzog, o la cantante y compositora Chabuca Granda, quien organizó, junto a Joaquín, el primer Festival de la Canción Amazónica (1968), Licenciado en el Conservatorio de Música de Valladolid creó también algunos grupos corales en Iquitos.

Aparte su colaboración asidua en periódicos como "El Comercio" (Lima) – y antes en medios españoles y otros



Kanatari celebra el 25 Aniversario del CETA

El P. Joaquín en su despacho del CETA, Iquitos.







Sala de lectura de la Biblioteca Amazónica de Iquitos



Uno de los volúmenes de la colección "Monumenta Amazónica"

editados por la Orden Agustiniana -, este misionero dirigió, casi hasta el fin de su vida, "Monumenta Amazónica" una colección, lamentablemente inconclusa, formada por más de treinta gruesos volúmenes que compendian todo lo publicado hasta hoy por todo el planeta respecto a la región amazónica. Una de las tareas que afianzaron su autoridad en esa materia, y empresa que le granjeó numerosos títulos académicos "honoris causa" en diversas universidades ameri-

canas. De ahí que en 2014, y según una encuesta avalada por Marca España, figurase él entre los cien españoles más influyentes del mundo.

Multitud de testimonios de condolencia y el duelo del pueblo amazónico mostrados durante sus exequias han puesto la mejor corona al enorme afecto que a lo largo de su fecunda vida profesó Joaquín García Sánchez a su patria adoptiva.

GONZALO GARCIVAL



El P. Joaquín es felicitado tras recibir el doctorado "Honoris causa", por la Universidad Católica de Perú



### P. JOAQUÍN GARCÍA SÁNCHEZ UNA LLAMA QUE SE APAGA EN LA AMAZONÍA

Conocí el CETA cuando llegué a la Amazonía a inicios de los 80. Aquella casa de la tercera cuadra de Putumayo era un santuario, un verdadero lugar de peregrinación cultural e intelectual. Por sus humildes oficinas desfilaban cada día antropólogos, sociólogos, educadores, periodistas, políticos, historiadores, literatos, poetas, religiosas, dirigentes indígenas y por supuesto gente común y corriente. El gurú convocante y aglutinador de aquel templo era el P. Joaquín García Sánchez, agustino, nimbado con el don de la palabra, las ideas, la simpatía y el don de gentes. Con sus pletóricos 29 años había arribado a la selva el 8 de febrero del emblemático 68. Fue tal el impacto de esta cálida tierra sobre su espíritu, que su corazón y se mente quedaron para siempre anclados en su paisaje, prendados de su paisanaje.

En mayo de 1972 fundó el Ceta, la institución faro que habría de centrar, fecundar y expandir todo su accionar humano, religioso y cultural. Se creó como un instrumento para tantear nuevas rutas en la reflexión teológica y la práctica misionera desde las culturas amazónicas, tras el impulso renovador que supuso el Concilio, la asamblea de Medellín y el Encuentro de Pastoral Misionera (Iquitos, 197I). Surge en medio de una sociedad perdida entre el marasmo y la indiferencia, tocada de contradicciones, avasallada por el narcotráfico, ensayista de proyectos subversivos de loca violencia, esperanzada en el petróleo, despreciadora de lo propio, connivente con los ataques al medio ambiente. Y en medio de todo esto, los pueblos indígenas arrinconados en sus ríos, malviviendo en su pobreza crónica, zarandeados por el eterno desprecio a su identidad.

Sobre el dibujo de este panorama, el Ceta fue un jarro de agua limpia y fresca. Nace con un discurso novedoso, empoderador, lo que tal vez sea su ma-



P. Joaquín en su despacho del CETA

yor aportación a la selva. Desde el inicio plantea al hombre amazónico el rescate de su identidad, sentando con ello las bases de su deteriorada autoestima: reordena la historia, casi siempre escrita desde la dominación y el desprecio, y planta los horcones para la defensa del medio ambiente. Propicia el debate que oriente la praxis desde lo que llamó "nueva conquista de la selva", con un desarrollo desde abajo y desde adentro, poniendo en el candelero de la reflexión, la vida y la cultura de los pueblos amazónicos. Efectivamente, uno de los aspectos centrales del debate fue la reflexión sobre los pueblos indígenas. En un mundo donde las instituciones avanzaron en el descrédito, el movimiento indígena, aun con sus ambigüedades y contradicciones, es quien tiene más clara una propuesta respecto al futuro. Es la alternativa del desarrollo humano integral frente a las formas de competitividad y de lucro deshumanizado que hasta hoy siguen cayendo, depredadoras, sobre la Amazonía.

Este discurso, pleno de contenidos conceptuales alternativos, fue enriqueciéndose lejos de la racionalidad cartesiana. Sostiene que no habrá solución al problema de la pobreza mientras no se parta de un desarrollo humano sostenible desde abajo y desde adentro, es decir, no expansivo y colonizador, sino



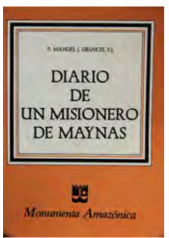
P. Joaquín dando una conferencia



inductivo e integrador, a partir de lo local, vinculado a las raíces, a la memoria, con la participación de la sabiduría ancestral



El P. Joaquín con los rectores de las universidades de Iquitos y el P. Antonio Lozán



Uno de los volúmenes de la serie "Monumenta Amazónica"

vincularse más y más a las raíces: memoria del pasado, memoria del presente y memoria del futuro. Investigación e interculturalidad, ciencia con tecnología, y responsabilidad compartida con los demás países amazónicos: es decir. con una visión de cuenca, sin fronteras. Este discurso fue creciendo, madurando, acomodándose a los devenires, alentando praxis, alimentado por voces indígenas y ribereñas, por frecuentes coloquios, y por el respaldo de científicos e instituciones amigas como la PUCP o el IIAP, institución esta última donde Joaquín llegó a ser vicepresidente. Llevó el discurso a Lima, al Cuzco, y sobre todo, a otras ciudades amazónicas, donde terminó recibiendo premios, medallas y doctorados honoris causa. A la postre. este ideario terminaría trascendiendo el espacio amazónico para hacerse peruano y universal.

En su apogeo llegó el Ceta a ser la conciencia reflexiva y crítica de la Amazonía, un centro aglutinador de voluntades e ideas, un ente irradiador de cultura y pensamiento. Por más de 40 años llenó la vida cultural iquiteña con procesos de investigación y de reflexión vertidos en proyectos editoriales y educativos

extraordinariamente ricos. Muestra palpable de esta dinámica, en su afán por incidir sobre la complejísima trama de la realidad amazónica, fue Shupihui, una revista de actualidad y análisis de ámbito supranacional, que convocaba las mejores plumas de la época; y fue también la Biblioteca Amazónica, que emerge necesaria y consecuente, casi a la par que el Ceta, desde los aportes primeros de tres intelectuales agustinos tempranamente fallecidos: Valentín García, Agustín Alcalá y Víctor Jesús San Román. También por esos años, la fundación del Instituto Pedagógico Loreto y su aporte fundamental como Secretario General de la OALA, impulsando la teología de la liberación. No podemos olvidar la osadía de lanzar Monumenta Amazónica, un proyecto que, -en sus inicios, en alianza con el IIAP- persigue recoger, editar críticamente y publicar la historia dispersa de los pueblos amazónicos de toda la cuenca. Todo un alarde para una ciudad v una sociedad de reconocida anemia intelectual. Y por supuesto, el semanario Kanatari, donde el discurso se mantendría dinámico y vivo en el devenir cotidiano, a lo largo de 1.715 números. Una proeza en un mundo donde las revistas nacen y mueren con la premura e inconsistencia de los hongos.

Pero el equipo Ceta no solo transitaba por los altos andamios intelectuales, también sabía soltarse el pelo y mezclarse con el pueblo, como, por ejemplo, en los Concursos de villan-



El P. Joaquín recibiendo un reconocimiento



cicos, cuentos, belenes y pastoradas por el tiempo de la Navidad; asomaba a los barrios y movilizaba a la gente en las nutridas ofertas culturales con motivo del Festival Regional del Libro, y animaba el calendario cultural con frecuentes exposiciones, conferencias, cursos, concursos, coloquios, festivales y premiaciones. Gracias a Joaquín y a su don de gentes, pudimos ver en Iquitos, con relativa frecuencia, hombres y mujeres de talla, cada cual con su especialidad, que jamás hubiéramos soñado por estos lares. Este dinamismo fecundo del Ceta contrastaba con la pobreza y la debilidad de las iniciativas culturales oficiales. Cuando en los centros del saber del ancho mundo querían saber de la Amazonía y sus pueblos, el referente era el Ceta, no la universidad u otros organismos oficiales. Sin pretenderlo directamente, se había constituido en una de las principales fuerzas de la conciencia amazónica. En realidad, estamos ante el mavor aporte de una institución eclesial a la cultura amazónica del último tercio del siglo XX e inicios del XXI. Recuerdos imperecederos del Ceta, además de lo dicho, serán los cuatro discos de música editados, el Coro polifónico de Loreto, el esfuerzo por preservar la arquitectura identitaria de la época del caucho, el Centro cultural infantil Irapay, y la Maestría en Altos Estudios Amazónicos, su último y ya trunco esfuerzo.

Por supuesto que el Ceta era mucho más que Joaquín; (y aquí habría que citar muchos nombres, también agustinos), pero no hubiera habido Ceta sin Joaquín. Un hombre de inteligencia aguda, de palabra fácil, de prosa clara, con una enorme capacidad de trabajo, de mucha lectura y de fácil asimilación. Amiguero, reflexivo, comunicador. Era una locomotora de pasión a la que se sumaban voluntariamente decenas de hombres y mujeres valiosos. Ese fue su mérito. Fue el alma del Ceta por muchos años y también el principal responsable de su hundimiento y cierre.



El P. Joaquín en una charla

La edad y la enfermedad redujeron a cero sus fuerzas. ¿Hubiera sobrevivido el Ceta sin él? No lo sabemos. Pero lo cierto es que, cuando el pasado 20 de febrero lo despedíamos ante el mausoleo agustino del Cementerio General, todos sabíamos que se había apagado el shupihui amazónico, y que allí quedaría sembrado, con sus virtudes y defectos, uno de los hombres más lúcidos y de proyección más universal que ha tenido la Amazonía.



El P. Joaquín enfermo, en sus últimos años

### Fr. VÍCTOR LOZANO, OSA

Notas: CETA: Centro de Estudios Teológicos de la Amazonía; IIAP: Instituto de Investigaciones de la Amazonía Peruana; PUCP: Pontificia Universidad Católica del Perú; OALA: Organización de los Agustinos de LatinoAmérica.

Biblioteca Amazónica con investigadores





## EMIGRACIÓN, INMIGRACIÓN Y MISIÓN VICARIATO S. ALONSO DE OROZCO

Con el gozo de estar celebrando el Tiempo de la Pascua de Resurrección escribo estas líneas acerca de tan importante tema, como es la Emigración, Inmigración y Misión, que se entrelazan en nuestra sociedad actual, donde asistimos a tantos desplazamientos a nivel nacional e internacional. Uno de estos días pasaba por la embajada de Estados Unidos, cercana a nuestra parroquia, y veía una larga fila, más de tres cuadras, esperando el turno para lograr la visa, que les permita alcanzar un futuro más promisorio, que hoy no encuentran en la Argentina, que les vio nacer.

Nuestro Vicariato de San Alonso de Orozco al estar presente en dos latitudes tan distintas presenta realidades muy diversas en cada una de ellas.

En la Prelatura de Cafayate y en la Parroquia de Santa Teresa de Salta, en el norte argentino, en estos últimos años se han notado la llegada de muchas familias de los países limítrofes, tanto de Bolivia, como de Chile, que se han incorporado con mucha facilidad. Lo más frecuente es la llegada de las familias de los "cerros", lugares situados a unos tres mil metros de altura, que bajan a lugares más habitados, en busca de buena asis-

tencia sanitaria y de una más completa educación para sus hijos.

### En las parroquias de Buenos Aires

En las parroquias de Buenos Aires se ha notado la llegada de bastantes familias procedentes de Venezuela, que no pueden acomodarse al régimen actual, vienen buscando cierta seguridad, sosiego y estabilidad en sus negocios, que no consiguen en su país. Prefieren dejar sus viviendas vacías, en espera de mejores tiempos.

Estos hechos no han influido en la marcha pastoral de nuestras parroquias, ni tampoco de nuestros colegios. Han sabido acomodarse a las costumbres y modalidades del país que ha tenido la gentileza de acogerlos.

A nivel nacional se encuentran una serie de casos particulares, de personas que vienen a realizar sus estudios universitarios en Buenos Aires, por ser gratuitos en las universidades estatales, que difícilmente regresan a su país de origen, más bien prefieren permanecer y trabajar en la Argentina que les facilitó sus estudios. Sigue en discusión, si es legal que personas extranjeras gocen de beneficios extraordinarios para sus estudios universitarios, mientras que jóvenes argentinos no pueden acceder a dichos estudios, por falta de medios económicos. Esta discusión se escucha en los medios de comunicación con frecuencia.

Igualmente vienen en busca de una mejor atención en la salud, en los hospitales públicos del país. La intensa demanda de casos, ha provocado la reacción de arancelar, a las personas de otros países, que paguen los servicios que reciben en bien de su salud.

Otra discusión, particularmente presente, en el reciente gobierno del presidente Javier Milei, es acerca de los emigrantes, llegados a la Argentina y son beneficiarios de los Planes Sociales, en

Joven indigente en una calle de Buenos Aires





Oratorio de una familia de los Cerros

particular del Plan Potenciar. Este plan de inserción laboral fue creado en marzo del año 2020 por el gobierno de Alberto Fernández. En diciembre de 2023 el programa tenía más de 1,6 millones de beneficiarios, un 113% más que el año de su creación. Sólo el 1,2% logró acceder a un empleo registrado, según los datos oficiales.

Pues bien, en este plan potenciar, por lo menos 110.000 personas, son ciudadanos extranjeros. Se trata de un grupo minoritario, pero significativo, dentro del vasto universo de personas que perciben 78.000 pesos a cambio de un trabajo comunitario. Por lo tanto los extranjeros son un 10% del total, después de un largo proceso de bajas en los últimos meses.

En el gobierno actual se ha desdoblado este plan Potenciar en dos, ¡Acompañamiento Social y Volver al Trabajo!. Los emigrantes de los países vecinos están inscritos en estos nuevos planes, con la finalidad de insertarse en el mercado laboral, que ya lleva estancado desde hace más de una década. Estos emigrantes siguen subsistiendo en nuestro País, realizando pequeños trabajos, changas les decimos nosotros-, y otros rebusques varios, como es la recogida de cartón y materiales, que rebuscan en los tachos de basura.

Se espera del plan Acompañamiento Social reinsertar sobre un piso de

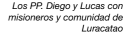
270.000 beneficiarios, conseguirles un trabajo remunerado. Según fuentes oficiales, 11,7% son ciudadanos extranieros.

No se poseen datos concretos acerca de las personas en situación de calle, que abundan actualmente en la Capital. Los porteños en esa triste situación provienen en su mayoría de las provincias, es de suponer, que muchos sean extranjeros, que emigraron con el sueño de encontrar algo mejor para sus vidas.

### Misión de los colegios en Cafayate

Sobre el tema de la "misión" seguimos trabajando muy unidos las dos circunscripciones eclesiásticas. Los jóvenes de los Colegios y Parroquias de San Agustín y de San Martín de Tours de Buenos Aires todos realizan días de misión en la Prelatura de Cafayate, con preferencia en la Parroquia de Molinos, desde hace varios años.

En el pasado año, 2023, el Grupo Misionero del Colegio San Agustín estuvieron misionando en la zona de Luracatao, recorriendo las poblaciones de Brealito, El Refugio, La Puerta, La Sala y Alumbre. Poblaciones que reciben la visita del sacerdote mensualmente, en las fechas previstas, donde se atienden las personas que desean recibir el Sacramento de la Reconciliación, seguidamente se celebra la Santa Misa.









El Grupo del Colegio de San Martín de Tours se hicieron presentes en la localidad de Seclantás, aprovechando las

vacaciones de invierno en el mes de julio. Durante las vacaciones del verano, visitaron la población de La Angostura, permaneciendo desde el 28 de diciembre hasta el 8 de enero.

Como dijimos anteriormente son poblaciones que reciben al sacerdote mensualmente. Les ayuda la visita de los jóvenes misioneros, para recibirlos en sus hogares, presentar sus inquietudes y conversar sobre los temas eclesiales. Durante todo el año pasado el tema de la sinodalidad acaparó los diálogos, con la finalidad de crear un nuevo estilo de vida pastoral, donde

se pide una mayor participación de toda la comunidad, para que caminen juntos y seguir construyendo el Reino de Dios en el extenso Valle Calchaquí.

A los jóvenes porteños se quedan impresionados por la "religiosidad popular" de las familias del Norte Argentino. Muchas de ellas tienen instaladas en sus casas, muy humildes, por cierto, pero reservan una "pieza" o parte de la misma, para venerar las imágenes que van consiguiendo de las diversas visitas a las parroquias o santuarios más cercanos.

Sin duda que son auténticas "iglesias domésticas", donde rezan diariamente y conservan la fe heredada de sus padres. Este hecho es para los jóvenes misioneros una catequesis vivencial, que se les graba para siempre.

Un acontecimiento destacado, del año pasado 2023, ha sido la celebración de los primeros veinticinco años de la nueva Iglesia de la Parroquia de Nuestra Señora de la Candelaria, en la ciudad de Santa María, regida por la Comunidad Agustiniana.

La antigua Iglesia, edificada el 14 de febrero de 1790, por mandato del primer Cura Párroco, don Victorio Fernández López; ampliada en el año 1883, con dos naves laterales. Dicha Iglesia perduró a través de muchos años, hasta que sus paredes fueron cediendo y sus techos se fueron abriendo y amenazando ruinas.

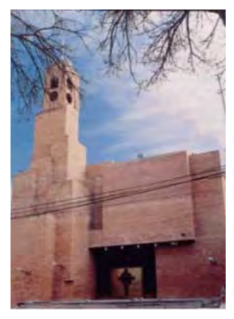
Con la creación de la Prelatura de Cafayate se pensó en construir una nueva Iglesia. La piedra fundamental fue bendecida por Mons. Diego Gutiérrez Pedraza, hoy Siervo de Dios, el 14 de julio de 1988. La obra duró varios años, hasta que el 23 de junio de 1998, que fue bendecida por Mons. Cipriano García Fernández, siendo Párroco el P. Pablo Hernando Moreno.

La nueva iglesia tiene una gran capacidad y responde al crecimiento demográfico de la ciudad de Santa María, de la provincia de Catamarca, que sigue un ritmo de crecimiento y desarrollo muy considerable.

En el año actual, 2024, todas nuestras parroquias y colegios han aceptado, son agrado, el Año de Oración como preparación para el Año Santo 2025. Como lema agustiniano hemos elegido unas palabras del Sínodo de la Sinodalidad: "Por una comunidad que escucha y acompaña". Será nuestra tarea lograr que se haga vivencial en cada una de las comunidades.

Les saluda fraternalmente

P. PABLO HERNANDO MORENO, OSA



Nueva Iglesia de Sta. María

Grupo misionero de la parroquia S. Martín de Tours



### MI EXPERIENCIA DE MISIÓN EN SALTA



Fr. Kenndy tras la celebración de un bautismo en Salta

Empecé mi proceso para la misión en Salta, después de un diálogo con el padre provincial, Domingo Amigo, cuando estaba todavía en España preparando mi tesis final de teología. Dejé Madrid (España), el día 17 de septiembre de 2023, para viajar a Argentina. Llegué el 18 de septiembre a Buenos Aires y, por entonces, el vicariato san Alonso de Orozco celebraba el capitulo vicarial. Estuve presente durante estos días de capítulo con los religiosos capitulares.

Después llegué a Salta el día 27 de septiembre de 2023. Ahí empecé la misión en la parroquia Santa Teresa de Jesús. Esta parroquia tiene dos vicarías: la Consolación y la Vicaría san Antonio de Padua. A mí, de modo particular, se me encomendó la misión en San Antonio de Padua, dónde acompañé a varios grupos como: catequistas, palestra, misioneros. Este acompañamiento lo hice con charlas que dirigí a estos grupos.

Con los catequistas tenía temas sobre la comunidad y la unidad en la Iglesia. Con los de palestra trataba temas sobre la justicia, la paz, y la eucaristía. Con los misioneros no tuve temas de modo específicos, sino que los acompañé con varias reuniones y tenía y tuve el privilegio para estar con ellos durante la celebración de sus 23 años de existencia en Salta, de modo especial en nuestra Vicaría san Antonio de Padua.

En la parroquia santa Teresa he trabajado todos los días, menos los sábados y domingos, porque estos dos días tenía que estar en san Antonio. Tanto en la parroquia como en la vicaría san Antonio, - muy rara vez en la Consolación-, he podido ejercer

mi ministerio como diácono y he podido predicar, celebrar sacramentos como matrimonios y bautismos. Con relación al sacramento del matrimonio tuve charlas con varios grupos de novios antes de la celebración de su matrimonio, donde les he hablado sobre el sacramento, el ritual, y también con testimonios de otros matrimonios.

Una misión muy especial fue estar en los colegios: Colegio del Niño Jesús de Praga y el Colegio Santo Tomás de Villanueva. Tuve una responsabilidad mayor



Fr. Kenndy en Salta

Fr. Kenndy con una familia de Salta







Fr. Kenndy con un grupo de oración



Fr- Kenndy con algunos niños

en este último centro, dónde estuve al lado de los profesores y el personal del comedor para acompañar a los alumnos y ayudar cada día –dentro de mis posibilidades-, en el comedor. Hacía las oraciones antes de las comidas y cuidaba a los niños durante el almuerzo y en varias actividades, como charlas para los padres de la primera comunión y de la confirmación.

En el Colegio del Niño Jesús de Praga acompañaba a los alumnos del coro. Algunas veces fui a dialogar con ellos en el patio del colegio. También colaboré con la profesora Gabriela Alejandra Súbelas, que enseña la asignatura de física en el colegio. Ella me acompañaba en la formación de los jóvenes y profesores para la misión que tuvimos en Molinos, ya que son personas muy entregadas a

la misión de la Iglesia. Desde mi punto de vista personal, me parece que han entendido bien su papel como bautizados y que han podido ejercer su misión. Con ellos realizamos el proyecto de misión en Molinos. También acompañé al equipo pastoral en diversas actividades: programación de las misas, de las fiestas importantes para la OSA, y en la planificación de actividades que tienen que ver con nuestro papel como responsables de la pastoral.

Ya que tenía experiencia previa en Molinos, - donde fui a ayudar al párroco padre Lucas y padre Walter, quienes son los que viven en esta parroquia de San Pedro Nolasco-, fui a misionar en las Capillas de Refugio, Laguna, y La Puerta, que son lugares muy bonitos y gente muy cercana y dispuestos a participar en todas las actividades.

También, durante mi tiempo en Molinos tuve bajo mi responsabilidad como diácono, la Celebración de la Palabra, porque los sacerdotes no estaban todos los días durante mi estancia en Molinos. La experiencia en Molinos ha sido única, en el sentido de la entrega de la gente en todas las actividades de la Semana Santa, como Vía Crucis, la Pasión viviente, y el acompañamiento de las agustinas misioneras, OSA, en esta localidad. Os dejo con unas fotos y videos que os pueden servir de ilustración.

Muchas bendiciones para los lectores.



Fr. Kenndy en Salta con un grupo de jóvenes

FR. KENNDY ST FLEUR, OSA

### LA RELIGIOSIDAD SALTEÑA

Ya el Papa S. Pablo VI, de feliz memoria, acuñó la hermosa y sugerente frase "la Iglesia está para evangelizar". S. Juan Pablo II afirmó, con no menor criterio y profundidad en la entrada al nuevo milenio que "la nueva evangelización ha de ser nueva en su ardor, en sus métodos y en su expresión". Evangelizar, pues, a la persona y a toda persona y la cultura respondiendo así a la invitación de Jesús Resucitado: "Vayan y anuncien la Buena Noticia a toda la creación". Y, desde ese momento, la Iglesia, guiada y animada por el Espíritu ha llevado y sigue llevando el anuncio gozoso del Evangelio por todos los rincones de la tierra.

Desde la Comunidad Agustiniana de Salta les queremos compartir instantáneas de nuestra presencia y actividad que desde nuestra Comunidad –tanto Educativa como Parroquial- realizamos.

Dividiremos este trabajo en tres partes. El profesor Aníbal Romano nos aproxima a nuestras raíces. El P. Pablo Sánchez Polanco se enfoca en la Virgen y el Señor del Milagro. Finalmente, la preceptora Antonia López y el grupo misionero nos comparten su experiencia como heraldos del evangelio.

### 1- El encuentro con lo diverso desde uno mismo

La ciudad de Salta, fundada en 1582, al norte del valle de Lerma, integró la extensa gobernación de Tucumán durante los primeros tiempos de la presencia hispánica. A partir de 1783 forma parte de la Intendencia de Salta del Tucumán, abarcando los actuales territorios de Catamarca, Jujuy, Tucumán y Santiago del Estero, como también algunas tierras que hoy se hallan bajo soberanía boliviana.

Desde un primer momento de la presencia hispánica, especialmente con su fe católica es la que se va "enfrentando" a las más diversas concepciones religiosas de la tradición andina, ligada fundamentalmente a la concepción holística de la Pachamama, es decir, la madre tierra como cobijo y protección de todos sus hijos y de la misma tierra. La fe católica transmite un carácter universal, transcendente y escatológico.

Se va dando un mestizaje que se halla presente no solo a la hora de llevar adelante prácticas espirituales, sino en el fenotipo "tradicional" del salteño, pues en los mismos se hace presente la herencia hispánica junto a la de los pueblos originarios y los pueblos africanos.

Salta históricamente ha sido un lugar de encuentro de caminos en tiempos del período colonial: rutas comerciales que conectaban los ricos mercados mineros altoperuanos (hoy Bolivia) con las zonas productoras de Córdoba y Santa Fe de animales de tiro y en esas rutas se fueron dando los intercambios culturales, especialmente las creencias que contribuyó decididamente a moldear algunas características del sentir devocional salteño.



Apacheta. Ruinas de Quilmas

Prof. Aníbal, Prec. Antonia y P. Pablo





Hemos de resaltar en las prácticas andinas, de vida, como una simbiosis que procura cargar de significados el Universo, el tiempo, el espacio, la creación colocando como eje de dicha reflexión al hombre que, a través de su trabajo, transforma el mundo. Y dentro



El salteño se caracteriza, también, por su vertiente de poeta, que se hace presente esta tradición andina en sus poemas y cantos:

"Vengo del ronco tambor de la luna. En la memoria del puro animal. Soy una



Chacarera, encuentro en el colegio

astilla de tierra que vuelve. Hacia su antigua raíz mineral ..." (Vidala del Nombrador. Jaime Dávalos).

El respeto y la simetría se erigen como ejes nodales para el fortalecimiento espiritual del salteño, ya que su fe católica y la fuerte tradición andina se hacen presentes en su diario acontecer y ello posibilita otras maneras de ver y sentir el mundo. Otra manera de encontrar lo diverso en uno mismo.

PROF. ANIBAL ROMANO



Fr. Kenndy con un grupo de niños



Rebaño de llamas en Argentina



### EN CAMINO POR LAS TIERRAS ARGENTINAS DE SALTA

Desde 1971, los Agustinos estamos en Salta capital. Continuamos la labor que habían iniciado los Carmelitas con la parroquia Santa Teresa de Jesús y el colegio Milagroso Niño Jesús de Praga. Y en el 2014 se comenzó a construir el colegio Santo Tomás de Villanueva, funcionando Inicial y Primaria (hasta 6to. incluido). El colegio de Praga con Inicial, Primaria y Secundaria.

En septiembre de 1692, la tierra salteña tembló y se adueñó de la ciudad el miedo, el temor, la destrucción y la muerte. Entonces, se acordaron que hacía un siglo llegaron a la catedral de Salta dos imágenes procedentes del puerto del Callao, en Lima, donde habían aparecido de forma milagrosa en el mar sin saber cómo habían llegado hasta allí. Dos imágenes: una de la Virgen del Rosario y un Cristo crucificado, enviadas desde España por el dominico Francisco Victoria. Llegan a Salta y se dejan en la sacristía. Olvidadas.

Ante el horror del terremoto, sacan las imágenes a la calle en procesión. Se une la gente salteña, todos, grandes y



Procesión Cristo del Milagro



Señor y Virgen del Milagro

pequeños, ricos y pobres, blancos, mestizos, indígenas, autoridades y pueblo, todos a una salen a la calle con las imágenes implorando misericordia para que cesen los temblores. Se detiene el temblor y comienza una unión, un matrimonio entre el Cristo y la Virgen del Milagro -llamados así a raíz del terremoto- y el pueblo de Salta. Salta capital y su provincia se identifican tanto con sus patronos y defensores que los dos -Salta y el Sr. y Virgen del Milagro- caminan juntos: "Tú eres nuestro y nosotros somos tuyos", reza el estribillo de la canción - oración que refleja el maridaje entre ambos. Y se sella un Pacto de fidelidad entre aquellos hombres y mujeres y el Señor y la Virgen. Pacto que se sigue renovando puntual y religiosamente año tras año en la fiesta de los patronos, 15 de septiembre.

No cabe duda que este acontecimiento marca la historia del pueblo salteño, tanto de la capital como de la provincia. Y es que, año tras año, septiembre a septiembre, desde aquellos días grises, nublados y fatídicos de los temblores, aparece la calma, el sosiego y la esperanza en ese redoblar de campanas llamando a la procesión, a la salida, al encuentro de la esperanza acompañados por los santos patrones que, en



andas, guiaban al pueblo suplicando al buen Dios el cese de los rugidos de la tierra. Y así, septiembre tras septiembre, las calles de Salta se engalanan para aclamar en sus calles a sus patronos y las rutas y senderos de la provincia se embellecen con las múltiples y multicolores peregrinaciones que de todos los lugares de la provincia -llanos, valles, cerros, puna- durante no pocos días se acercan a la ciudad para rezar -pedir, agradecer, suplicar, contemplar, alabara sus patrones porque siguen siendo generosos y benévolos con ellos y sus familias. Un mundo de gente recorre los caminos de la provincia y entre el 14 y el 15 de septiembre la ciudad recibe con alegría y regocijo, sí, pero también con un café, unas frutas, una bebida refrescante, agua para el mate y les dan por dos - tres días alojamiento en los más disímiles lugares para descansar, reponer fuerzas e ir a saludar a la catedral con sus paisanos a la Madre y al Cristo del Milagro.

Es el punto que señala el momento cumbre del año. Y es que desde la vivencia del Milagro, se encuentran las fuerzas para encarar otro año que no será fácil pero que será sin duda más llevadero de la mano de nuestros patrones. Y es que sigue siendo real el verso de la oración



Estudiantes de Salta

a nuestros patrones: "Tú eres nuestro y nosotros somos tuyos". Es el Pacto de Fidelidad que año a año, septiembre a septiembre, pueblo –con su presencia multitudinaria, sus autoridades civiles y religiosas- y las imágenes sagradas de la Virgen y el Señor de Milagro se renueva con renovado fervor, confianza, expectación y emoción.

Todo cuanto se origina en y desde el Milagro está impregnado en nuestra actividad pastoral por nuestra espiritualidad agustiniana, dando un color y un sabor humano y cristiano que nos sigue invitando a formar comunidades donde se viva una fraternidad que lleva a la amistad y a la búsqueda continua del Dios presente en nuestra vida.

P. PABLO SÁNCHEZ POLANCO, OSA



Procesión de la Virgen del Milagro



### EXPERIENCIA MISIONERA DE LOS ALUMNOS DE LA ESCUELA PARROQUIAL NIÑO JESÚS DE PRAGA

La Escuela Parroquial Milagroso Niño Jesús de Praga se encuentra en la ciudad de Salta, Norte de Argentina, pertenece a la Orden de San Agustín, con una trayectoria de 53 años, brinda formación y educación a niños y jóvenes en los Niveles Inicial, Primario y Secundario.

A comienzo del Ciclo Lectivo 2023, siguiendo las enseñanzas de nuestro padre San Agustín, con mucho entusiasmo, con un sinfín de cosas por descubrir y aprender, pero por sobre todo con mucha fe y el corazón dirigido a Dios, se formó el Grupo Misionero de nuestra escuela, integrado por alumnos del Nivel Secundario, con el apoyo y acompañamiento de directivos, docentes, preceptora, Frailes y la colaboración de las familias de cada misionero.

A lo largo del año y con mucho esfuerzo, felizmente se hizo posible realizar tres Misiones, la primera la realizamos en Seclantás, localidad del Valle Calchaquí, a 170 km de la ciudad de Salta, junto con el Grupo Misionero del Colegio San Martín de Tours de Buenos Aires, experiencia única e inolvidable, nos dejó muchas enseñanzas, también mucho por aprender y mejorar.

Motivados por lo vivido en la Primera Misión, hicimos la Segunda Misión en Molinos, localidad del Valle Calchaquí, lugar que nunca olvidaremos, fuimos cautivados por la sencillez y amabilidad de su gente, momentos tan hermosos y fuertes que siempre quedarán en nuestros corazones.

Aparte de realizar las visitas casa por casa llevando la Palabra de Dios, la misión también nos permite conocer las diferentes realidades de cada familia, hacer nuevos amigos, participar en las dinámicas con los niños, cantar con el coro en la Iglesia, visitar Colegios y Escuelas de cada localidad, difundir nuestra tarea de Misionar e invitar a

participar a la gente a través de las emisoras radiales locales.

Cada una de estas experiencias nos sirvió para afianzar el vínculo con Dios y con nosotros mismos; y dejar de cen-



En la cuesta del obispo

trarnos tanto en nosotros, y comenzar a apreciar y distinguir las diversas realidades por las que otras personas tienen.

Antes de concluir el Ciclo Lectivo 2023 realizamos nuestra tercera Misión en la Localidad de Santa María, Provincia de Catamarca. Con todo lo vivido y compartido, sabemos que la a Misión

Alumnos del colegio con la Virgen del Buen Consejo







Ante la iglesia de Luracatao

logra la comunidad. Permite conectar con los corazones de la gente a la que se visita y con el de uno mismo, nos hace sentir que no estamos solos. Nos llenó de paz y sentimos que estábamos más cerca de Jesús, como si Él caminara a nuestro lado. "Hacer Misión" es llevar la palabra del Señor a todos los hombres que habitan en la Tierra, ya sea mediante la lectura y reflexión del Evangelio, o con las acciones y actitudes que tenemos para con el otro.

El Misionar también nos acerca más a nuestros hermanos, amigos, nos lleva a compartir nuestras habilidades sociales, a desenvolvernos en público y a hacernos una persona más cercana y humana, tal es así que, visitamos el Comedor de la Parroquia San Antonio de Padua, Villa San Antonio, llevando alegría y juegos para festejar con todos el "Día del Niño".

Este año, nuestro Grupo Misionero también colabora realizando visitas los fines de semana al Hogar Cuna de la ciudad de Salta, alegrando a los niños con juegos, música y brindando mucho amor.

La Misión es esto, nos lleva a recorrer un camino acompañados del Señor, a través de la oración y la reflexión, con un alma humilde y dispuesta a hacerse pequeña para dejar lugar al resto, para poder desarrollar tareas que tal vez normalmente nunca haríamos.

Es una excelente forma de acercarse, reflexionar y vivir las enseñanzas que nos dejó Jesús, que escuchamos en las clases de Educación Religiosa, siempre unidos en comunidad, y con un corazón dispuesto al sacrificio, y sin temor a lo desconocido.

Los Jóvenes Misioneros de Nuestra Escuela Parroquial Niño Jesús de Praga, eligieron este camino para formarse, organizase y compartir, logrando los objetivos con mucho esfuerzo. Dios bendiga a nuestros queridos jóvenes que dejan una enorme enseñanza de amor.

PRECEPTORA ANTONIA
Y GRUPO MISIONERO

Con abuelos de Tomuco, Molinos





### EMIGRANTES COMO PROFECÍA

Cuando Dios creó el planeta Tierra y se la regaló a los hombres, no se la dio dividida en parcialidades, sino como un "totum", sin fracturas ni divisiones, con una orden: "Llenen la tierra y gobiérnenla" (Gen 1,28) Ahí la Tierra pasó a ser el "país" del hombre.

Dios, unívoco y simplicísimo, siempre fue enemigo de fracturas, divisiones y parcialidades. Cuando Dios abrió las puertas del Paraíso, le dijo al hombre: "Ahí tienes a tu país"; y el país, sin fronteras, era toda la Tierra.

Después, las roturas, los límites, los pedazos, siempre fueron obra espúrea de los egoísmos humanos; y, desde entonces, el hombre perdió el sentido de la unidad congénita y el saboreo de la fraternidad y solidaridad universal. A partir de ahí, como perros que a dentelladas se disputan la presa, se inició el tironeo por lo que es mío y es tuyo: los hombres se dedicaron a "marcar territorio", haciendo pedazos la unidad. Comenzaron a marcar fronteras, lo que sería en el futuro, a través de la Historia, motivo de tantas guerras. ¡Cuántos pecados se han cometido en nombre de límites y fronteras!

Así las cosas, el Dios todo paciente transige con las debilidades y decisiones humanas, aunque no siempre son las mejores. Frutos de egoísmos inconfesables, la tierra quedó tajada, condenada para siempre a vivir con el estigma de las fronteras; eso que después, ampulosamente, llamaríamos Estados, Países o Naciones. Pero al principio no fue así. Los límites no son creación de Dios, sino del hombre.

Y, naturalmente, ya con esa denominación, unos países, por su situación geográfica privilegiada, o por la riqueza intrínseca, o por el ingenio de sus habitantes, devienen en ricos y pobres. Ahí está la génesis de la emigración, que también puede acontecer por motivaciones políticas o religiosas. De todos modos, es la dolorosa y apodíctica situación.

Pero, me interesa responder y justificar el título. Nunca mejor dicho y es teológicamente cierto que: "Dios sabe sacar bienes de los males". Las migraciones, inmigraciones y emigraciones – creaciones del hombre – , con todos los desgarrones, incómodos, peligros y sufrimientos que llevan aparejados, ciertamente

son un mal y causa de muchos males; pero, felizmente, también son una epifanía de Dios.

A través del mal de la emigración, Dios está dinamitando fronteras, retornando la humanidad al estado primigenio de la unidad: la tierra es de todos como Él nos la entregó: un solo Dios, una sola familia en una tierra común. Y, para eso, los emigrantes, afortunadamente, son un signo profético, acortando distancias y rompiendo fronteras.

Como profetas, los emigrantes también nos desinstalan, y nos hacen recordar que estamos en esta vida en estado de emigrantes –a san Agustín le agradaba decir "como peregrinos" –, en peregrinación a la patria prometida.

Mientras exista la parábola de la emigración, siempre se podrá tener la sensación de que algo se ha desalambrado y que han desaparecido límites.

Se me ocurren dos actitudes cristianas ante el fenómeno de la emigración: Primero: los emigrantes que emprenden la marcha sin retorno, en busca de mejores condiciones de vida, y piden la integración en otro país, deben mostrarse agradecidos y respetuosos, con los mejores deseos de integración a las leyes y costumbres a ese país. Y al país adoptante le cabe la actitud de una acogida abierta, cálida, amiga y fraterna. Nunca en clave de captación vampiresca, en vistas de chupar la sangre, a los que llegan dispuestos a sumar soberanía y prosperidad.

Otro signo profético del movimiento emigratorio, es su profundidad escatológica. Con relación al Juicio Final, había dicho Jesús: "Venid, benditos de mi Padre y tomen posesión del Reino que les ha sido preparado, porque... fui forastero (emigrante) y me acogieron en su casa" (Mt 2535)

De tal manera que, los emigrantes son cosa seria; cosa muy seria el movimiento migrante y emigrante. Eso quiere decir que seremos juzgados por los emigrantes.

Para quien lo quiera entender, los emigrantes son una gracia, una bendición en los planes de Dios; y también, una garantía de salvación: Cristo es el emigrante. Lo fue una vez, como emigrante a Egipto y lo es hoy en la piel de los emigrantes.

P. HIPÓLITO MARTÍNEZ. OSA



Migrantes durmiendo en la calle



### AGUSTINOS ENTRE EMIGRANTES EN EL RAVAL DE BARCELONA

Los agustinos de la provincia de San Juan de Sahagún presentes en Barcelona no son los primeros en Cataluña. Han estado presentes los agustinos en Barcelona desde los primeros siglos de la fundación de la Orden de San Agustín. El primer convento de san Agustín fue construido en el año 1349 en el barrio de Ribera de Barcelona, el barrio gótico. Debido la construcción de la fortaleza de la ciudadela

(1713-1714) los agustinos tuvieron que

trasladarse al barrio del Raval donde estamos hasta hoy día. Hoy la mayor parte del convento de san Agustín viejo es archivo fotográfico de Barcelona y museo del chocolate. Pero se conservan elementos del convento antigua como el ala de poniente del claustro



El Gato de Botero en el Raval

### Historia del Raval

El Raval hoy es uno de los barrios más multiculturales de Barcelona. Carga con siglos de mala fama a sus espaldas y el origen de su nombre es solo un ejemplo.

El Raval es hoy sinónimo de cultura, bares de copas, música emergente y gatos gordos. Sin embargo, durante siglos ha sido una zona a evitar, tanto por las enfermedades como por su alto índice de criminalidad y prostitución. En el siglo XIV, las murallas de la ciudad de Barcelona pasaban al otro lado de lo que hoy es la Rambla de Barcelona. El Raval estaba fuera de las murallas y



Exterior de la Iglesia S. Agustín

para proteger a la ciudad de las enfermedades, se enviaba aquí a las personas afectadas y empezaron a proliferar actividades indeseables y marginales. Esta zona empezó a ser conocida como *rabad*, palabra árabe que significa extramuros de una ciudad. También significa barrio de prostitutas y leprosos. Con el tiempo la palabra se convirtió en el catalán Rayal.

### El Raval, un barrio multicultural

Durante la Guerra Civil y el Franquismo el Raval quedó como una **zona degradada** no solo a nivel social, sino urbanístico. Se convirtió en el barrio más peligroso de Barcelona. Con la llegada de la democracia se produjeron transformaciones urbanas destinadas a mejorar las condiciones de vida de los habitantes



Interior de la Iglesia S. Agustín





P. Faustin con cofrades.

del barrio. Estas se intensificaron tras las Olimpiadas del 92 y alcanzaron su apogeo cuando, en el 2000, aquellas calles oscuras y peligrosas se convirtieron en un gran paseo: la Rambla de Raval. Después de todos estos cambios el barrio del Raval no se conoce como barrio de prostitutas y leprosos sino un barrio multicultural de Barcelona.

El Gato de Botero en el Raval. (quitaron las calles peligrosas y estrechas para hacer la rambla de Raval) En Raval conviven hoy en día gente venida de múltiples países y culturas. En sus calles pueden verse comercios de todas las nacionalidades e incluso tiendas de moda y nuevas tendencias, sobre todo en la parte alta del barrio.

El 60% de la población del Raval ha nacido en el extranjero. La gran mayoría son filipinos. Los demás como los procedentes de Pakistán, Bangladesh, marroquí, indios y algunos pocos latinos y europeos (Italia, Francia, Rumania).

### La iglesia de San Agustín

Es un templo católico ubicado en el barrio del Raval de Barcelona. Es también llamada de San Agustín nuevo para distinguirla de la iglesia del antiguo convento de san Agustín viejo. Pertenece al arciprestazgo de la Rambla-Poble Sec. La iglesia se inauguró en 1760. En el siglo XIX una serie de incidentes afectaron negativamente la comunidad agustiniana que tuvo que abandonar el lugar. En 1835 el convento fue incendiado perdiéndose toda la ornamentación interior. Ese mismo año se perdió el convento y el claustro. Cuatro años después la iglesia paso a ser parroquia dependiente de la diócesis de Barcelona.

La iglesia es sede canónica de la Hermandad del Gran poder y de la Es-



El Cardenal Omella, con los PP. Michael, Faustin y Bernand



peranza Macarena radicada en la ciudad. Las procesiones más grandes de la semana santa en Barcelona salen de esta iglesia.

La iglesia san Austin tiene nave congregacional muy grande con capacidad de 500 personas sentadas con capillas intercomunicadas consagradas a varios santos. El altar mayor tiene un retablo baldaquino con una imagen de san Agustín.

Como tal hemos visto en la historia, la zona de Raval es una zona rodeada de extranjeros y pocos españoles, es un barrio conflictivo y está dentro de un marco de inseguridad, pobreza, indigentes y drogadictos. Nuestra misión es servir a esta gente. La iglesia san Agustín sirve dos parroquias en el mismo espacio. La parroquia san Agustín y la parroquia personal de la comunidad filipina.

Como muchos sabréis, el barrio del Raval es el barrio más cosmopolita de la ciudad. El que antes era conocido como 'el barrio chino', hoy está habitado por personas de casi todas las partes del mundo. La sana convivencia y el mestizaje ha influido, cómo no, en la fiesta del barrio. Signo de ello, de su compromiso por el respeto y la multiculturalidad,



El P. Faustin con latinoamericanos

es que el pregón lo dé la presidenta de la Asociación de Mujeres Marroquíes en Cataluña. No solo eso, como veréis en las actividades programadas, hay múltiples actos que evidencian que las fiestas se mueven acorde con la realidad de sus calles.



El P. Lauren con latinoamericanos





Los PP. Lauren, Faustin, Bernard y Michael

### Los feligreses de la parroquia san Agustín.

Así como habíamos contado de que dos parroquias compartan la misma Iglesia, la parroquia san Agustín y la parroquia personal de los filipinos. Los feligreses de la parroquia san Agustín depende de las cofradías que haya en la parroquia. Los países latino-americanos son muy religiosos. Cada país tiene su patrono religioso. Los inmigrantes procedentes de América Latina viven juntamente con los españoles. Pues

en la zona de Raval hay muy pocos latinos. La parroquia de San Agustín ha organizado las misas ayudando a las cofradías de los latinos. A los latinos le gusta celebrar la eucaristía con la imagen de su patrón presente cerca del altar. La segunda misa siempre la celebramos con los latinos que normalmente muchos de ellos viven fuera del barrio del Raval. El primer domingo celebramos la eucaristía con los bolivianos con su patrona, la virgen de Cotoca, el segundo con los paraguayos con la virgen de Caacupé, el tercero domingo con los ecuatorianos con su patrona la virgen de Quinche. El cuarto domingo del mes celebramos con los de

Centroamérica. Los días de las fiestas patrias de sus países, participan también los embajadores de sus países en España. Son fiestas grandes con bailes típicos de sus países. Como la iglesia tiene muchas capillas laterales, dejamos a cada cofradía una capilla para que guarden la imagen de su patrón. De esta manera tenemos feligreses en la parroquia san Agustín.

P. FAUSTIN MLELWA, OSA



Los PP. Faustín Michael y Lauren con religiosas



### AYUDA A LOS INMIGRANTES, MIGRANTES, REFUGIADOS Y PERSONAS EN MOVIMIENTO EN SAN AGUSTÍN DE BARCELONA

"Porque fui forastero y me acogisteis". (Mateo 25: 35)

La tradición de fe católica tiene una larga y rica historia de hospitalidad y respeto por el extraño o extranjero. La Iglesia ha desarrollado un cuerpo completo de enseñanza y un patrimonio de preocupación por los inmigrantes y los refugiados. En Barcelona, donde he estado trabajando en la Parroquia San Agustín en el centro del barrio del Raval, esta realidad ha sido bastante sorprendente y reveladora.

### Situación multicultural de Barcelona y el reto del movimiento migratorio

La población barcelonesa es muy diversa. Así lo reflejan los datos del último padrón municipal de habitantes publicado por el Ayuntamiento de Barcelona. El número de personas de nacionalidad extranjera empadronadas en Barcelona a 1 de enero de 2023 era de 391.703, lo que supone un aumento del 7,8 % respecto al año anterior.

La comunidad internacional representa actualmente el 23,6 % del total de residentes. Los datos de 2023 compensan el impacto de la pandemia, que comportó un retroceso en las cifras de residentes ex-

tranjeros en la ciudad, y recuperan la tendencia al alza que se daba desde 2015.

Los movimientos migratorios son consustanciales al desarrollo de la humanidad y migrar constituye uno de los derechos humanos universales. La migración presenta enormes retos, oportunidades y beneficios, tanto para las comunidades de acogida como para las comunidades de origen, y resulta indudable su contribución al bienestar económico, la prosperidad y el desarrollo de las sociedades. Sin embargo, son numerosos los obstáculos jurídicos, sociales y políticos que impiden a la población migrante participar y contribuir en igualdad de condiciones en la sociedad de acogida.

Desde los años 90 se ha configurado España como sociedad receptora de migración, mecanismo que se ha demostrado clave para garantizar la sostenibilidad demográfica ante el acusado envejecimiento de la población y para disponer de una fuerza de trabajo imprescindible para el sostenimiento de la economía española. Las personas migrantes suponen el 17% de la población activa total y son indispensables en aquellos sectores que, siendo esenciales, no requieren de un alto nivel de cualificación (cuidados, hostelería, construcción, agricultura...) y en consecuencia son los que tienen las peores condiciones laborales y son menos demandados por la población española. (La contribución de la inmigración a la economía española. Defensor del Pueblo. 2020)

La Iglesia nos llama a buscar una visión de unidad en la diversidad como parte de la vida parroquial ayudando a inmigrantes, migrantes, refugiados y personas en movimiento a través de: Pastoral, Educación y Ministerio Social.

### **Cuidado Pastoral**

"No podemos insistir demasiado en el deber de dar a los extranieros una acogida

Entronización el Sto. Niño de Cebú por el Nuncio Mons. Bernardito



hospitalaria. Es un deber impuesto por la solidaridad humana v por la caridad cristiana.... Deben ser acogidos en el espíritu del amor fraterno, para que el ejemplo concreto de una vida sana les dé una alta opinión de la auténtica caridad cristiana v de los valores espirituales" (Populorum Progressio Pope Paul VI. 1967) Como levadura en el mundo, la Iglesia está llamada a participar en los asuntos humanos y a reconocer en los pobres, en los afligidos y en los oprimidos la presencia del Señor que llama a la acción a la comunidad cristiana. La misión de la Iglesia, entonces, como el hogar de confianza y familiar para muchos de los migrantes, es un ministerio de evangelización y servicio. La tarea de acoger a inmigrantes, migrantes, refugiados y personas en movimiento a una plena participación en la Iglesia y la sociedad con iguales derechos y deberes continúa la comprensión bíblica de la justicia de Dios que llega a todos los pueblos.

Esta llamada a la comunión se dirige a todos los miembros de la parroquia para prepararse para recibir a los recién llegados con un verdadero espíritu de bienvenida. La amabilidad simple y llena de gracia y la preocupación por parte de todos los feligreses hacia los recién llegados son los primeros pasos. Esto puede ir acompañado de un estudio de la lengua y la cultura, así como de esfuerzos constantes y pacientes en la comunicación intercultural.



Devotos de Sta. Rita haciendo cola ante la iglesia

La integración de los grupos entrantes es compleja debido a los horarios múltiples de la misa y la falta de personal o recursos, pero si el personal de la parroquia receptora y los feligreses están abiertos a los recién llegados y proporcionan un puente para unir culturas entre sí, los recién llega-



El Card. Omella y los párrocos del arciprestado celebrando en S. Agustín

dos mismos proporcionarán el liderazgo y mostrarán el camino hacia una integración saludable.

Los migrantes a nuestra parroquia en Barcelona, bien sea latinos o filipinos experimentarán la acogida de la Iglesia más personalmente a nivel de la parroquia. Los agustinos, el personal de la parroquia y los feligreses en consecuencia, muestran estar llenos de un espíritu de bienvenida, respondiendo a culturas nuevas y tal vez poco comprendidas. Podrán hacerlo precisamente en la medida en que hayan recibido el apoyo de la diócesis y la continua formación y el espíritu misionero asimilado a lo largo de la formación inicial. Ayuda también tener un pastor/párroco con un espíritu abierto y acogedor que insiste en que toda la parroquia participe en tal espíritu empujando una gran diferencia en las relaciones entre los diferentes grupos. Hay que saber acerca de modelos eficaces para acomodar múltiples grupos culturales dentro de una sola estructura parroquial. Las estructuras parroquiales y diocesanas no siempre han sido lo suficientemente flexi-



bles como para acomodar la afluencia repentina de nuevos grupos. Las parroquias se han encontrado sirviendo a las comunidades de fe que atraen a miembros que están fuera de los límites de la parroquia, lo que plantea preguntas sobre las fuentes y límites de los recursos parroquiales.

La acogida y hospitalidad que la parroquia extienden a los recién llegados incluye esfuerzos activos por parte del párroco y el personal de la parroquia, individuos y familias, consejos parroquiales, comités de liturgia, entidades de preocupación social, etc. grupos de jóvenes y otras organizaciones parroquiales para emprender el esfuerzo especial necesario para aprender sobre las culturas en su medio. Eventos especiales como cenas internacionales, eventos sociales comunes y fiestas parroquiales multiculturales (celebración de Sinulog en la Fiesta del Sto. Niño, Procesión Mariana de la Virgen de Caacupe de los Paraguayos, La Virgen de Cotocá de Bolivia... entre muchas) pueden ayudar a introducir a los diversos miembros de la parroquia a otras culturas y pueden conducir a un mayor intercambio entre grupos. Se anima a la parroquia a patrocinar foros en los que miembros de diferentes culturas puedan compartir abiertamente sus orígenes únicos e identificar áreas de unidad. La liturgia y la decoración de la iglesia reflejan cada vez más los dones culturales de los migrantes, con sus propias imágenes de María y los santos, sus canciones y sus distintivas celebraciones tomando su lugar

ciuocco
os y
iités
sorgaer el
nder
ntos
ales,
pade
ocee de junto a las
inmigrante
ar a respecto a
e la tólicos no
preocupad
recién lleg
oros tradición re

Virgen de Caacupe- patrona de Paraguay-, en S. Agustín

junto a las de las generaciones mayores de inmigrantes. El perfil proporcionado con respecto a los recién llegados que son católicos no debe minimizar la abrumadora preocupación de la Iglesia por todos los recién llegados, independientemente de su tradición religiosa o la falta de una.

#### Educación, Formación y Capacitación

"Cuando los trabajadores provienen de otro país o distrito y contribuyen al progreso económico de una nación o región por su trabaio, toda discriminación en cuanto a salarios y condiciones de trabajo debe ser cuidadosamente evitada. Por otra parte, todas las personas, sobre todo las autoridades, deben tratarlas no como meros instrumentos de producción, sino como personas, y deben ayudarlas a hacer que sus familias vivan con ellas y a proporcionarse una vivienda digna; también deben velar por que estos trabajadores se incorporen a la vida social del país o región que los recibe". (Gaudium et Spes, Concilio Vaticano II, 1965)

En el Título II de la Ley Orgánica 4/2000, sobre derechos y libertades de los extranjeros en España y su integración social (LOEX) se define un amplio abanico de autorizaciones que otorga el Estado espa-





ñol a las personas extranjeras para entrar y permanecer en el país. Estas autorizaciones pueden adquirirse en el país de origen o ya en territorio español dependiendo del caso. Los requisitos, procedimiento y documentación necesaria para la solicitud, concesión o renovación de las diferentes autorizaciones están establecidas en el Real Decreto 557/2011, de 20 de abril, por el que se aprueba el Reglamento que desarrolla esta Ley.

La normativa vigente es incapaz de dar respuesta a más de medio millón de personas que se encuentran actualmente sin autorizaciones en territorio español y que no pueden cumplir con los requisitos establecidos en el Reglamento para el acceso a estos permisos, teniendo que mantenerse en una situación administrativa irregular una media de 3 a 5 años. No lograr las autorizaciones solo alimenta el número de personas que trabajan en la economía informal, quedando expuestas a situaciones de riesgo y vulneración de sus derechos, ya que tienen más probabilidades de sufrir discriminación, exclusión, explotación y abusos.

Sin tolerar la migración indocumentada, la Iglesia apoya los derechos humanos de todas las personas y les ofrece atención pastoral, educación y servicios sociales, sin importar las circunstancias de entrada en este país, y trabaja por el respeto de la dignidad humana de todos- especialmente aquellos que se encuentran en circunstancias desesperadas. La Iglesia también apadrina oportunidades de legalización para el mayor número de personas indocumentadas, en particular aquellas que han creado acciones y han contribuido a sus comunidades. En este sentido, la Parroquia San Agustín se asoció con la Parroquia Personal Filipina de la Inmaculada Concepción y San Lorenzo Ruiz con nuestra ONGs colaboradoras Ma Amiga -Fem costat a la Gent Gran (Mano Amiga), Filipina Kalipi/Asociación Filipino Catalana (KALIPI), grupo de oración de San Pío de Pietrelcina. Hemos organizado orientación legal y gratuita para facilitar las necesidades de documentación y arraigo laboral y social de los inmigrantes.

Mantenemos la posición de que la política de inmigración debe diseñarse para mejorar y afirmar la protección básica de la dignidad humana. Los aspectos principales son los siguientes:

- Las personas que huyen de la persecución u otras situaciones análogas a los refugiados tienen una posición moral especial y, por lo tanto, requieren una consideración especial;
- Los trabajadores tienen derecho a trabajar y vivir sin explotación;
- La reagrupación familiar sigue siendo la base adecuada para una política de inmigración justa;
- Debe hacerse todo lo posible para alentar y permitir que las personas altamen-

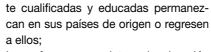


Celebración de latinoamericanos en S. Agustín



Convivencia con los voluntarios





 Los esfuerzos para detener la migración que no abordan eficazmente las causas profundas no solo son ineficaces, sino que permiten la continuación de las desigualdades políticas, sociales y económicas que la causan.

Los feligreses desempeñan un papel vital en el aprendizaje sobre cuestiones relacionadas con la migración nacional e internacional y alzar su voz en defensa de aquellos que no tienen voz y a menudo se les niegan derechos básicos y protección bajo la ley.



"La Iglesia está siempre consciente de que Jesucristo mismo fue un refugiado, que de niño tuvo que huir con sus padres de su tierra natal para escapar de la persecución. Por lo tanto, en todas las épocas, la Iglesia se siente llamada a ayudar a los refugiados". (San Juan Pablo II, Centro de Refugiados, Morong, Bataan, Filipinas 21 febrero, 1981)

Los refugiados se encuentran entre las personas sin hogar más desesperadas del mundo. Muchos se han enfrentado a horrores inimaginables para aquellos de nosotros bendecidos con libertad. Son individuos y familias que han huido de sus países de origen "por un temor bien fundado de ser perseguidos por razones de raza, religión, nacionalidad, pertenencia a

un grupo social particular u opinión política". La guerra en Ucrania, la situación política y económica en los países de África y América del Sur agravan esta realidad.

El comedor social de las Misioneras de Caridad de Sta. Teresa de Calcuta, el ropero y banco de alimentos de Cáritas parroquial, los voluntarios, toda una parroquia trabaja en conjunto para dar la bienvenida al extraño, alimentar al hambriento, vestir al desnudo, cobijar a las personas sin hogar. Ayudar a un refugiado a comenzar una nueva vida en la comunidad es una de las expresiones más tangibles de lo que nuestra fe nos llama a hacer, y es la acción social que trae bendiciones a los refugiados y feligreses por igual.

Los refugiados no son los únicos que se benefician cuando nuestros fieles se acercan para ayudarlos. Estas son solo algunas de las bendiciones que los voluntarios a menudo me cuentan:

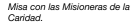
- la satisfacción de traducir nuestras creencias católicas en acción social concreta:
- la alegría de ayudar a las personas indocumentados a tener éxito en la reconstrucción de sus vidas y convertirse en miembros sanos y contribuyentes de nuestras comunidades;
- el privilegio de observar y conocer personalmente otras culturas:
- la solidaridad y la construcción de la comunidad surgen uniendo las manos y fuerzas para vivir el mensaje evangélico;
- el conocimiento de que cualquier tiempo o energía gastada en ayudar a un refugiado se devuelve cien veces más, porque Dios nunca puede ser superado en generosidad.

Los migrantes, inmigrantes y los refugiados fueron un fermento en nuestra vida parroquial. Al abrirles nuestra parroquia, abrieron nuestros ojos y nuestros corazones a Dios. Ellos fueron un testimonio para la comunidad agustiniana de que nuestra comunidad de fe es más grande que nuestra presencia parroquial. Aquellos que trabajan directamente con ellos nunca serán los mismos; al dar, recibimos.

P. JULIO SANTIAGO HALILI, OSA



Comunidad de paraguayanos en S. Agustín







### BARRIOS DE INMIGRACIÓN Y MARGINALIDAD

Son barrios como el de San Roque de Badalona en los que fijaron su residencia los inmigrados que procedían de otras regiones españolas a partir de mediados del siglo XX y en los que hoy recalan la mayor parte de los inmigrantes extracomunitarios, ocupando los espacios que dejan aquéllos al abandonar el barrio para desplazarse hacia otros puntos de la ciudad. En paralelo a este proceso de sustitución, se ha conformado un discurso que denuncia la degradación de estos espacios urbanos, sentidos como espacios violentos, de confinamiento, y desorganización social.

En ellos, una serie de factores físicos, económicos, políticos y sociales se entrecruzan en una dinámica de vulnerabilidad y exclusión que apunta en el sentido de una nueva pobreza urbana, una pobreza concentrada espacialmente y descolgada de la dinámica social y macroeconómica del resto de la ciudad.-

En ellos, desde siempre, el desempleo ha afectado mucho más a la población activa. A ello ha contribuido el que, a diferencia de lo que ocurre en otros barrios de Badalona, los jóvenes no han alargado su escolarización más allá de los periodos obligatorios; además, por otro lado, los efectos más positivos de los mejores momentos del ciclo económico (por ejemplo, los años de la Olimpiada de Barcelona) no se han sentido en ellos debido a la situación de aislamiento geográfico y socioeconómico que ha propiciado el desarrollo de un importante sector de economía sumergida, uno de los fenómenos más característicos del tipo de formación social propia de estos barrios en los que, a inicios de los años noventa, casi una quinta parte de las viviendas no reunían condiciones mínimas de habitabilidad.

Ciertamente, la nueva inmigración ha encontrado en estas zonas los precios más asequibles para la vivienda. Desde siempre, la alta densidad y el hacinamiento han sido los rasgos distintivos más característicos de la residencia en esta zona - Hoy a pesar de las pérdidas de población, estos rasgos permanecen y se intensifican por la orientación del mercado de venta y alquiler. Por otra parte la vivienda está más degradada y las densidades son más altas, Los propietarios,, no pueden poner a sus pisos, casas y locales los precios que se están pagando en otros puntos de Badalona, no necesariamente los más céntricos. Por su localización y por sus condiciones no se han vendido ni alquilado entre la población autóctona. De ahí la reorientación de la oferta a la inmigración que llega a esta zona de Badalona por dos motivos fundamentales:

En primer lugar están los bajos precios de venta y alquiler de la vivienda, los únicos asequibles para la escasa capacidad de endeudamiento que, por lo general, tienen los recién llegados-;

En segundo, la solidaridad de los ya establecidos para con los que llegan, crucial, como se sabe, en la decisión de localizar la residencia. Además de a la escasez de la vivienda de alquiler, a las estrategias de supervivencia de los inmigrantes, que tratan de reducir los gastos de alojamiento a costa de compartirlo, y al interés de los propietarios, algunos también inmigrantes, que intentan renta-





bilizar la propiedad por medio de otras estrategias.

Infravivienda, precariedad, delincuencia, economía informal-ilegal. Confinamiento, desorganización, violencia. Todos estos términos remiten a la sensación de degradación, de retroceso y de inseguridad que rezuma del discurso de los habitantes de estos espacios urbanos.

#### Puertas abiertas

Tenemos varias puertas abiertas frente a la inmigración: Los locales sociales y los locales parroquiales están mañana y tarde llenos de niños, jóvenes y adultos que desarrollan sus programas de formación y promoción sin ningún tipo de discriminación.

#### Formación de mujeres

El proyecto está dirigido a 80 mujeres de edades comprendidas entre 16 y 55 años de diferentes culturas y/o lugares de procedencia.

#### Objetivo principal

Facilitar el aprendizaje de la lengua catalana y castellana como elemento integrador y poder desarrollarse con normalidad en la sociedad de acogida.

#### **Actividades**

- Aprendizaje de la lengua castellana y catalana a través de temas cotidianos: la salud, el mercado, la escuela, mujer y participación, el proceso migratorio...
- Informática, salidas, conocimiento del entorno.
- Actividades conjuntas con otros grupos.







### Aula abierta







#### **Participantes**

El proyecto está dirigido a 20 niños y niñas de edades comprendidas entre 6 y 12 años de diferentes culturas.

#### Objetivo principal

Ofrecer un espacio de interacción y participación para niños y niñas del barrio utilizando el catalán como lengua vehicular.

## Actividades dentro del trabajo en valores

Juegos, talleres, lectura, asambleas. Bloques temáticos: cocina, teatro, ciencia, historia, barrio...

Merienda.

Estos son dos ejemplos de los 16 proyectos educativos en valores que se desarrollan. Están enmarcados todos ellos en la acogida, el trabajo en equipo, intentando dar oportunidades y fomentar la participación y el compromiso.

P. FELIPE GUERRERO, OSA



### UN OASIS EN SANT ROC

Al acceder a Sant Roc la evidencia de la marginalidad impacta en el visitante que inevitablemente se pregunta cómo en el siglo XXI puede haber personas que vivan en este estado. El barrio badalonés es uno de los más pobres de Cataluña. Lo es desde su creación, hace más de 50 años, cuando agrupó las familias procedentes de las barracas de Montjuïc y del Somorrostro.

Un barrio que acoge a 14.000 personas, la mayoría de etnia gitana, con un elevado índice de población extranjera, especialmente paquistaní y en el que el 25% de la población infantil vive en una situación de pobreza severa. El índice de absentismo escolar oscila entorno al 50% y es uno de los tres barrios de Cataluña con la renta más baja y un índice de desempleo estable que llega al 70%.

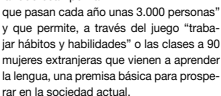
El Ateneu da respuesta a las dificultades del barrio "ante la falta de implicación real de las administraciones".

En medio de este panorama desolador llama la atención la silenciosa labor incansable de los voluntarios de la Fundació Ateneu Sant Roc, entidad heredera de la lucha vecinal de los años 70 que ha evolucionado hacia la necesidad de favorecer la cohesión social, un esfuerzo que no ha pasado desapercibido a la Fundació La Caixa y otras tantas entidades solidarias.

Del Ateneu nacen proyectos educativos, sociales y culturales que ayudan a paliar las necesidades de los colectivos de especial vulnerabilidad y en evidente riesgo de exclusión social que pueblan el barrio. "Somos un grano de arena en un territorio".

El Ateneu ejerce una actividad vertebradora en un barrio al que aporta oportunidades para huir de la marginalidad. "Si hiciéramos una pincelada de la pobreza, en Sant Roc nos ha tocado la lotería" resume Figuerola. De ahí que la suma de la veintena de proyectos que impulsan conformen el eje que estructura la vida cotidiana en el barrio. "Un gran número de actividades que permiten encontrar calidad de vida y una apuesta por la educación" y a su vez romper con los estereotipos.

Desde el Ateneu hacen una clara apuesta por la
formación y las actividades lúdicas.
Disponen de varios
proyectos dirigidos
a la educación infantil y adolescente de entre los que
llama la atención
la ludoteca "por la



La necesidad de paliar el absentismo escolar también es una de las prioridades del centro, que ofrece espacios de estudio y acompañamiento a la lectura, trabajando en coordinación con los centros educativos.

En la entidad no están ajenos a las graves situaciones de violencia que han impactado duramente en el barrio en los últimos meses. Insisten en que es clave apostar por la educación en valores, el trabajo comunitario y el apoyo a los adolescentes que quedan al margen de los circuitos normalizados. "Por cada dificultad, intentamos dar una respuesta" resumen .

"La Fundación es un poco de todo" sintetiza Figuerola. Un ápice sin el cual sería

mucho más ardua la vida en Sant Roc, un barrio al que ningún vecino se imagina sin su Ateneu, la casa que vertebra la cohesión social y ayuda a aliviar una marginalidad extrema.

(Publicado en el periódico la Vanguardia).



Clase de español

Ludoteca





# LA VIDA RELIGIOSA HOY. DECADENCIA Y RESISTENCIA VOCACIONAL

### Introducción

La situación actual de la religión ha llevado a un duro debate entre personas religiosas y agnósticas, laicistas y secularistas. Para unos, estaríamos en un proceso de descomposición inevitable y sin fin de la religión, pero para otros vamos hacia una reconstrucción de la religión de acuerdo con las nuevas exigencias humanas y religiosas de nuestro tiempo. Para el aparato crítico de este escrito ver: D. NATAL, La Vida Religiosa hoy. Decadencia y resistencia. *Nova et Vetera* 75(2013)75-99.



La Vida Religiosa en la Iglesia se halla en una nueva encrucijada, en la sociedad secular actual, y el mapa vocacional lleva a nuevos interrogantes sobre su función en nuestro mundo. Pero, no conviene ser alarmistas, ni en los números, porque si miramos a las Congregaciones nos encontraremos con que, en las Órdenes Misioneras, tampoco han variado mucho en los últimos 30 años. Lo que sí ha variado es el origen y la situación de las familias de los religiosos-as. Así, en una Provincia Religiosa, de unas 300 personas, antes como un 10% procedían del llamado Tercer Mundo mientras que hoy nos encontramos con un 40% o más.

En cuanto a la Vida Contemplativa vemos que, antes, procedían de fuera de España menos del 10% de sus miembros. Pero el año 2012, en una Formación Per-

manente de Agustinas Contemplativas, como el 50% era de Europa y el 50% de otros Continentes.

Tampoco conviene hacer valoraciones apresuradas tras el Vaticano II°. Esa evaluación ya la hizo el Papa en

La Vida Consagrada, 13 (en citas: VC). Allí, se dice que: "Ha sido un tiempo rico de esperanzas", y, "un período no exento de tensiones y pruebas" donde no siempre las experiencias generosas "se han visto coronadas por resultados positivos". Con todo, el Papa habla a los Religiosos-as con el espíritu de "la carta dirigida por el Concilio de Jerusalén a los cristianos de Antioquia, con la esperanza de que se repitiera la misma experiencia vivida entonces: La leyeron y se gozaron al recibir aquel aliento (Hch 15,31)". Como es sabido ese texto comienza así: "Nos hemos enterado de que algunos de aquí, sin encargo nuestro (de Los Apóstoles y dirigentes) os han inquietado con sus palabras". Así que, no hay que estar en alarma permanente ni ser derrotistas ni amar mucho a la Iglesia pero sin leer sus Documentos.

Por lo demás, hay que tener en cuenta que antes, la Enseñanza Media estaba en manos de Religiosos-as, con lo cual todos podían tener vocación, como dice Azaña, en El jardín de los frailes, agradeciendo a los Agustinos que no hicieran eso que, entonces, era frecuente: echar la cogulla encima a cualquiera que pasaba por allí. Así, en mi Noviciado, éramos 40 novicios e hicimos la primera Profesión 38. Pero, hoy somos 4 más 3 ya fallecidos. Por otra parte, el estilo de familia de 5 o más miembros. antes, frente a los 2 y poco más, ahora, reduce, de por sí, las posibilidades vocacionales como explican bien los sociólogos. Esto ha provocado una fuerte caída vocacional que es lo que estamos viendo. Pero, lo peor para las Vocaciones es la falta de sensibilidad ante el dolor humano. Esta es una enfermedad muy de hoy que quema toda Vocación. Dice M. Ende en Momo: Al principio apenas se nota. Un día, ya no se tiene ganas de nada y se siente vacío e insatisfecho con uno mismo y todo el mundo. Después uno ya no siente nada y se vuelve indiferente y gris... y no se puede querer a nadie. Así es la enfermedad incu-



Cartel vocacional

Profesorio de Valladolid en 2014



rable de los hombres grises y se es uno de ellos. Esta enfermedad es "el aburrimiento mortal".

# 2.- El crisis vocacional entre la modernidad y la postmodernidad.

Hoy, se podría decir que estamos ante una gran libertad pero con graves destrozos a las otras claves de la modernidad: la igualdad y la fraternidad. Así, al llevar la Ilustración y sus libertades a todo el mundo, como dice A. Carpentier en El siglo de las luces, el alba de las libertades produjo enormes asesinatos. De hecho, hoy ya casi nadie discute la idea de que la post-modernidad mantiene los ideales de la modernidad pero sin sus violencias. Dicho de un modo sencillo: "la post-modernidad es la modernidad pero sin palos". De hecho, Nietzsche ya había denunciado, en La Genealogía de la Moral, II, 9, esta violencia moderna o hybris como lo recoge Vattimo: "Todo nuestro ser moderno, en tanto no es debilidad sino poder y consciencia de poder, se presenta hoy como pura hybris e impiedad; hybris... con respecto a Dios..., y con nosotros mismos hacemos cosas que no nos permitiríamos con ningún animal y, satisfechos y curiosos, nos rajamos el alma en carne viva".

Además, la revolución copernicana y la nueva Física todo lo ha cambiado. Así, la post-modernidad es un dinamismo permanente, donde todo cambia sin descanso, y el hombre post-moderno es un nómada de la vida siempre de paso. Ya decía Machado: "Todo pasa y todo queda/ pero lo nues-



Religiosas con Mons. M. Ángel, obispo de Iquitos

tro es pasar". O como dice Vanhoozer: No es casualidad que una metáfora clave del posmoderno es el *Nómada*. Heidegger decía que el hombre vive en el lenguaje. *Pero* 

el Nómada no vive sino que sólo está de paso. Y, el postmoderno es el último grito contra el "orden natural", "la ley natural" y "el sentido natural" que, con frecuencia, es algo muy "histórico" y "político" mero producto de las fuerzas brutas en juego. Por eso, hay en las igle-

sias una purga iconoclasta de las idolatrías totalitarias que, según Lyotard y J. Luc Marion, causan graves crímenes contra la humanidad.

Así, frente a posturas más pesimistas, la post-modernidad aparece como un momento muy favorable para la religión, "a properly theological condition", y nueva oportunidad para el cristianismo como dijo J. Mª Mardones en su *Postmodernidad y cristianismo*. Por otra parte, para D. L. Sayers, los grandes males postmodernos son el orgullo y la indolencia, que privan a la conciencia de toda capacidad de comprometerse, y, al no tener nada cierto por verdadero, se encamina a un relativismo nihilista, ya denunciado por Benedicto XVI, que rechaza y destruye todo compromiso vocacional firme.

Además, K. J. Vanhoozer, alerta que la Teología no debe ser como un mero comentario deportivo de la vida social, que la haría irrelevante, ni debe plegarse a modernidades o post-modernidades sino ver: lo que el Espíritu dice a las Iglesias (Apoc 2,7 y Regla de S. Benito). De hecho, la Vida Religiosa muestra que: cuánto más nos unimos a Cristo más avanzamos en el amor al prójimo y en la lucha por la justicia y la paz.

### La Vocación Religiosa como compromiso con todas y cada una de las personas.

Para D. S. Cunningham, el Dios que crea y salva es la *Trinidad* comunión de



Jóvenes aspirantes en Iquitos, Perú



amor. Por eso, la religiosidad post-moderna está especialmente obligada a amar a todas y cada una de las personas para superar el individualismo destructivo que olvida la comunión que impide ver a la persona en términos egoístas. Ya dice S. Benito: Hospes venit, Christus venit. Para el cristiano todo hombre es imagen de Dios v alter Christus, que obliga a comprometerse plenamente con el prójimo. Sobre eso será el juicio final, y, esa fue la misión de Cristo y la nuestra pues: El Espíritu del Señor está sobre mí, y me ha ungido para da la buena noticia a los pobres, la vista a los ciegos, la libertad a los cautivos y a los oprimidos y proclamar el año de gracia del Señor (Lc 4,18-19).

Y, como decía S. Agustín a los nuevos bautizados: Vosotros no sois cristianos sino que sois Cristo mismo. Y, el Papa a los religiosos-as: "¡No os olvidéis de que vosotros, de forma muy particular, podéis y debéis decir no sólo que sois de Cristo, sino que habéis llegado a ser Cristo mismo!" (VC. 109). Esta es la gran tarea cristiana de hoy que ya, a la caída del el imperio romano, se propuso una nueva vida y sociedad para, con el ideal cristiano, superar la barbarie y todos y cada uno pudieran vivir dignamente. Así para el gran moralista MacIntyre: Hoy ya no se espera a Godot sino el humanismo de S. Benito. Lo mismo dicen M. Hardt y A. Negri desde el humanismo de S. Francisco.

En todo caso, se trata de crear un nuevo humanismo, sin quedarse pasmados, a la espera de ese Godot, que nunca llega, como le ocurre al cristianismo mágico e ideal, siempre en el bello futuro y sin pre-

sente, contra lo que ya advertía Pascal, porque así la religión pierde su sentido más original y profundo de encarnación en el tiempo, la historia y se queda fuera de la vida. De ahí que, para Webster, en su *The human person*, la tarea del cristianismo

actual es ofrecer un verdadero humanismo que asuma el valor evangélico del amor como la Doctrina Social de la Iglesia. Así, según Torralba: La humanidad es la exigencia mínima de las religiones. Y, las que no realizan en sí mismas los derechos del hombre no tienen credibilidad en el mundo. La verdadera religión es la consumación de la verdadera humanidad. Y, concluye R. Stark: "Finalmente, lo que el cristianismo devolvió a sus conversos fue nada menos que su humanidad. En este sentido la virtud fue su recompensa". Y, eso es así, porque, como dice Zubiri: "Al entregarse a Dios, el hombre se entrega a lo más radicalmente suyo". Es más, para U. von Balthasar: "El 'lugar' del mundo" y del hombre "está en Dios". Y, en el: Tomad, Señor, y recibid toda mi libertad de S. Ignacio nos encontramos a nosotros mismos por "el 'retorno' de la libertad creada a la libertad absoluta". Y, sentencia Benedicto XVI: "Volviéndose hacia Dios, (es como) el hombre llega a ser él mismo". Y, sólo así nace la vocación que no es mera palabrería.

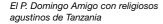
# 4.- La Vocación Religiosa al servicio de la humanidad personal y social.

En efecto, el problema de la formación del yo como sujeto libre, solidario en la igualdad de la dignidad humana, es el gran problema de hoy como lo muestra el escrito de una historia de la Pastoral del s. XX en Norteamérica con el título de: El yo deseado. O, que Ch. Taylor dedique un libro a estudiar las Fuentes del yo y la construcción de la identidad actual. Por eso, frente al sujeto que se cree tener una seguridad de cemento armado, hasta que todo se derrumba, hoy la antropología de-constructiva rechaza la idea de un Dios ciego al dolor humano como los dioses paganos, que no se ocupan de la humanidad como dice el poeta Lucrecio. Para algunos modernos, el yo es libre, ab-soluto, sin raíces ni vocación, y, así, muy egoísta y sin corazón.

Pero: El ser cristiano nos hace libres, por el Dios que llama a una amorosa disposición a realizar el verdadero ser de la humanidad. Entonces, el ser humano cris-



Agustinos de Costa Rica







tiano no vive encerrado ni sólo para sí mismo sino que trata de no engañarse, con el afán de poder, la avaricia y el amor egoísta, y aspira a la generosidad, la gratuidad y la vida en cuanto don. Desde este punto de vista, la persona religiosa, a veces, puede aparecer como un ser sin identidad ni valor, va que, hoy, la identidad se une no a lo que uno es sino a lo que tiene. La personalidad se confunde con tomar "decisiones independientes", aislado, y el nivel social se une al linaje: "soy hijo de tal o la esposa de cual". Pero, como dijo el Papa en el Jubileo de la Vida Religiosa, las personas Consagradas: "elegís al Señor como criterio último de identidad". Esto parece apartarlas de la vida social, pero, les facilita su misión humanitaria, pues, el ser humano se realiza por su ser, "compasivo y misericordioso", frente al individualismo egoísta.

Así, el ser humano no debe hacerse el centro de todo sino librarse del amor posesivo (M.C. Taylor, Erring, 139) Y, esto no ex-propia su persona sino que la integra, en el amor del Dios con nosotros, y es la antí-tesis del narcisismo egoísta. Pues, la vocación forma a la persona para su misión. Como dice Ortega: "Sin Vocación no hay hombre, sin hombre no hay Misión". Es más, la Vida Consagrada actúa como barrera protectora frente al egoísmo salvaje del sistema liberal. Como dice el Papa: "Así, los que siguen los Consejos Evangélicos, al tiempo que buscan la propia santidad, proponen como una terapia espiritual, para la humanidad", pues rechazan la idolatría material y apelan al Dios de la Vida, y, "especialmente en los momentos de dificultad, la Vida Religiosa es una bendición para vida humana y eclesial". Pues, la castidad es como un "sacramento del amor universal" (Georgen). La pobreza hace de Dios su tesoro. Y, en la obediencia, son: ¡Dichosos los que escuchan la Palabra de Dios y lo cumplen!: VC 88-89. Por eso, los Religiosos-as jóvenes son embajadores del amor y la esperanza, de la sed justicia y la búsqueda de Dios para todos los hombres y mujeres de nuestro tiempo (D.NATAL, El Iglú de Jóvenes Salesianos de Burgos 1997).

De igual modo, es absolutamente necesario desarrollar la vida de comunidad y amistad, pues, sin relaciones profundas no hay personas, y esto es una exigencia ineludible del Dios del amor. De lo contrario, vamos a relaciones superficiales que nunca crearán un "nosotros", porque el yo egoísta no permite relaciones auténticas. estables, y vive de ritos pasajeros vacíos de humanidad. Pero la Vida Religiosa vive del Dios Amor, y, sin Él la comunidad se vuelve una palabra ómnibus confusa. Pues, no basta con hablar de amistad y comunidad sino que hay que realizarlas en la vida. Como exige S. Benito al Abad: "No haga en el monasterio discriminación de personas. No ame más a uno que a otro, de no ser al que hallare mejor en las buenas obras v la obediencia. Si un esclavo se hace monje, no se le anteponga el libre, de no mediar una causa razonable. Pero. si por un motivo justo, así lo juzga el Abad, que lo haga, sea cual fuere su condición; y cada cual conserve su puesto, porque todos, 'el esclavo como el libre, somos en Cristo una sola cosa y prestamos bajo el único Señor el mismo servicio, pues Dios no tiene favoritismos": Regla IIº.

Por lo demás, como ya vio G. H. Mead, el yo y la conciencia exigen interacción social porque: La formación de la identidad personal depende del grupo. Pero, hay personas y comunidades que son como "cuenta cuentos", con una identidad ficticia, sin respeto a la esencia de la Vida Religiosa y toman lo que les place como

Profesorio de Valladolid en 2024





fundamental sin atenerse a razones. Pero. para Perrin y Nisbet, es necesario un grupo o comunidad de referencia que crea la identidad: una "comunidad de memoria" y "de esperanza" que une pasado y futuro con su ideal trascendente: "un origen" v "un fin" y "unas piedras miliares". Y, sólo así, la Vida Religiosa puede ser memoria permanente y esperanzada de Dios.

Para D. F. Ford, en su Holy Spirit and.,the Post-modernity invita siempre a escuchar al "otro", al extraño, y caminar con él como en el evangelio de Emaús: Lc 24,13. Y, el mismo Dios es un "otro", en la caducidad de la historia humana, que acompaña siempre, del calvario a la Pascua, v con Cristo Dios-hombre centra en la realidad del mundo la vida de fe: lo santo en lo profano. lo sobrenatural en lo natural, v la fe en lo racional. Así, el yo lleno de Dios se entrega a la Comunidad y la Misión, lejos de la dispersión post-moderna. Y, une las personas, según los sentimientos del Hijo que, a pesar de su condición divina, no se aferró a su ser de Dios, sino que se despoió de su rango y, en la condición de esclavo, pasó por uno de tantos: Fil2, 5-7.

Conclusión.- La Vocación Religiosa y la Eucaristía: "¡Hijos míos, guardaos de los ídolos!" (1ª Jn 5,21) y "¡Servid a Cristo, el Señor!"(Cols. 3.24).

Una idea de la Postmodernidad es que en ella todo es excesivo, "culture of excess": la idolatría del dinero, del poder, el placer, el éxito, la nación o la religión. La modernidad también creó idolatrías: del jefe, la raza y el pueblo. Pero, la post-modernidad es mucho más contenida, con la Teología del Miste-

> rio que lleva al único Absoluto que es Dios v nos libra de los falsos absolutos que sobran en nuestra vida e historia. Así, hoy la Vida Religiosa tiene una gran misión que cumplir, con Cristo manso y humilde de corazón, para traer la paz per

sonal a todos y justicia social para todo el mundo.

En efecto, la ética post-moderna se caracteriza por el amor humilde a los demás. como Cristo, "servidor de todos", hasta los últimos del Reino, y un gran amor humano que en los momentos peores de la historia lleva a "dar la vida por todos". Esta es la vocación cristiana y religiosa, pues: no hay amor más grande que el de dar la vida por los amigos, y este es el gran motivo siempre de toda vocación auténtica y prueba de fuego de toda mística. En estas estamos hoy para morir al egoísmo y resucitar al amor de Cristo Eucaristía gran sacramento de la Vida Religiosa. Pues, en la profesión religiosa, al oír: Este es mi Cuerpo que se entrega por vosotros y esta es mi Sangre derramada, por vosotros y por todos, decimos: Esta es mi vida, y se la doy a Dios y los hermanos para vivir el gran Misterio del Amor (LG 27). Por eso, dice San Juan Pablo II: Por su naturaleza, la Eucaristía ocupa el centro de la Vida consagrada... Ella es el viático cotidiano v fuente de su espiritualidad: VC 95. Y. Benedicto XVI: "En la relación entre la Eucaristía v otras vocaciones eclesiales resplandece el testimonio profético de las personas consagradas, que reciben en la Eucaristía y su adoración la fuerza para "el seguimiento radical de Cristo pobre, obediente y casto". Así que: "Pido a todos los consagrados-as que manifiesten con su propia vida Eucarística el esplendor v belleza de pertenecer totalmente al Señor".

Entonces, hay que huir de los ídolos actuales, para ser cada día más humanos, pues: "Ha aparecido la humanidad de Dios y su amor hacia los hombres que nos invita a llevar ya desde ahora una vida sobria, honrada y religiosa" (Tito 2,11-12). Y, vivir las virtudes más divinas: "Así pues, ya que habéis resucitado con Cristo, buscad las cosas de arriba, no las de la tierra". "Y, sobre todo, revestíos del amor vínculo de perfección para formar un solo cuerpo". Y: "Lo que hagáis hacedlo con todo empeño, para agradar al Señor y no a los hombres. Servid a Cristo el Señor" (Col.3, 1-2 y ss.). Un gran programa de Vida Religiosa Personal y Eclesial.

P. DOMINGO NATAL ÁLVAREZ, OSA

Ordenación diaconal en El Escorial en 2022





## APOYO A INMIGRANTES EN LA PARROQUIA SANTA MARÍA DEL BOSQUE, MADRID

En Caritas parroquial de Santa María del Bosque nos planteamos dos formas de acompañar a los inmigrantes, y que consideramos importantes y complementarias la una de la otra: el aspecto asistencial y el aspecto formativo.

#### Asistencia temporal

Hay veces que lo importante da paso a lo urgente, y las personas que se acercan a nosotras, muchas de ellas inmigrantes recién llegadas, o que ya llevan un tiempo en España, necesitan que se les asista, de forma urgente, en cosas básicas.

Hemos de decir que para toda esta labor está preparada la Cáritas de la Parroquia de Santa María del Bosque, en Madrid, regentada por los agustinos de la Provincia de San Juan de Sahagún.

Disponemos de un ropero que, gracias a la gran colaboración de muchas personas que donan la ropa y otras que la ordenan y clasifican, está siempre muy bien surtido. De esta manera podemos repartir a todas las familias que lo solicitan.

Como se ha señalado, hay veces que acuden al ropero recién llegados de países cálidos y, literalmente, con lo puesto, por lo que necesitan ropa de abrigo. A esto hay que añadir el ajuar para la casa como: sabanas, toallas, colchas etc., que necesitan cuando alquilan una casa o habitación.

Cabe destacar, en este aspecto de ayudar con ropa a personas necesitadas, que este año hemos comenzado a preparar canastillas de ropa para recién nacidos de familias de la Cañada Real, en Madrid, en colaboración con la Cáritas de su parroquia.

Otra de las necesidades básicas que atendemos es la alimentación. Durante mucho tiempo se repartió comida que proporcionaba el Banco de alimentos, pero hace ochos años dejó de hacerlo



y se comenzó desde Cáritas parroquial una campaña propia en este sentido.

Dicha campaña, con el lema FAMI-LIAS QUE AYUDAN A FAMILIAS, se lleva a cabo en la propia Parroquia, en la Asociación del barrio, en el supermercado de la zona con carteles y un carrito de la compra donde la gente puede depositar donaciones. Y, el resto de los alimentos que se necesitan, se compran con el dinero recaudado en los sobres que se distribuyen para dicha causa.

En este momento, con lo recaudado en la Campaña se está apoyando a más de 50 familias fijas, así como a varias más recién llegadas que lo necesitan con urgencia.











#### Formación y promoción

Si la ayuda asistencial es importante para hacer frente a lo más urgente en un momento determinado, la formación para incorporarse al mercado laboral y salir de la situación de vulnerabilidad en que se encuentran es algo básico y fundamental.

En este sentido existe la Escuela Hogar Santa Mónica, que es un Centro de Acogida y Formación para personas con necesidades económicas que buscan un puesto de trabajo y quieren prepararse para ello. En dicha Escuela Hogar hay un primer momento muy importante que se lleva a cabo con las personas que se acercan, es la Acogida. Saber cuál es su situación, qué necesidades tiene, en qué se le puede ayudar.

También se les informa y orienta de los primeros pasos que deben dar en España y se les ofrece la posibilidad de recibir formación en los distintos talleres que se imparten y en los que pueden aprenden a través de metodologías activas. Se les enseña a trabajar, trabajando.

Los talleres a los que puede acudir son los de plancha, habilidades del hogar, geriatría, puericultura, planchado, cocina. Al finalizar los mismos se les entrega un diploma que les acredita con la capacitación necesaria para poder acudir a una cita de trabajo. Por eso entrar en una bolsa de oportunidades desde donde se les ayuda a insertarse en el mercado laboral.

Todo este trabajo se puede hacer gracias a un equipo de más de 50 voluntarias/os totalmente coordinados y a la disponibilidad de espacios adecuados en los locales de la parroquia, que hacen más fácil el desarrollo de las actividades.





| NÚMERO DE ALUMNOS - Año 2023 |    |
|------------------------------|----|
| HABILIDADES DEL HOGAR        | 43 |
| GERIATRÍA                    | 88 |
| PUERICULTURA                 | 42 |
| PLANCHADO                    | 17 |
| COCINA                       | 12 |

Finalmente hay que destacar una de las actividades que tiene este voluntariado y que ya lleva más de 30 años realizándose: el Mercadillo Misionero de Navidad. Desde sus inicios ha tenido una gran acogida entre la gente, con gran participación de personas que se acercan al mismo y, por consiguiente, de una buena recaudación económica para los proyectos de las misiones que presentan algunas de las congregaciones religiosas



que tienen casa en el territorio de la parroquia. Entre ellas están, por supuesto, los agustinos.

CARITAS PARROQUIAL DE SANTA MARÍA DEL BOSQUE



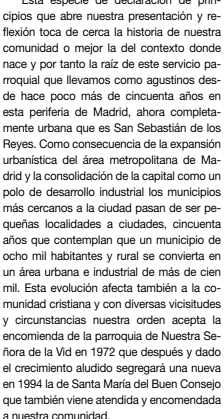




### LOS AGUSTINOS DE SAN SEBASTIAN DE LOS REYES Y LA ACOGIDA DE INMIGRANTES

Comprendemos la movilidad humana como un derecho fundamental que debe ser consolidado en este mundo global, no sólo por el mero tránsito, con una liquidez en las fronteras, sino también con una permanencia en los lugares en dónde presumiblemente pueda desarrollar mi vida de una forma más eficaz e interesante para ese bien común que anhelamos y debemos construir.

Esta especie de declaración de prin-





Este origen marca la configuración de los feligreses y la de la realidad vecinal. Po-





Parroquia de N. Sra. de La Vida



demos decir que todos o su inmensa mayoría son inmigrantes, se han acercado a San Sebastián de los Reyes en busca de un mejor vivir alejándose del lugar de nacimiento, de su pueblo natal. Extremadura, Castilla la Mancha y las provincias más cercanas de Castilla son las que pueblan en su mayoría, junto con algún andaluz, el pueblo y particularmente nuestra parroquia, enclavada en un extremo del municipio llamado por aquello de las viñas con las que contó, "Zaporra". Nacemos como un crisol de gentes laboriosas y rudas que buscan abrirse camino y que encontraron en la parroquia, más allá de la expresión de la fe, muy sencilla y popular, el apoyo necesario para encajar costumbres, modos, horarios y formas de vivir muy distintos. Un compromiso parroquial y comunitario que en aquel momento se vinculó con las asociaciones de vecinos v con el liderazgo de movimientos de integración y mejora urbana que han dado con el tiempo su fruto.

Este origen permitió que, junto con esa inmigración más natural, sin sorpresas y al hilo del crecimiento económico se acercaran a nuestra parroquia-comunidad, una primera ola de inmigrantes no nacidos en España. Son los 90. Empiezan a acercarse un grupo primero de marroquíes, de personas del Este y latinoamericanos, todos ellos con un porvenir laboral relativamente abierto dada la legislación laboral española y la falta de medidas y control de la Comunidad Europea, que ha cerrado profundamente las fronteras y la posibilidad laboral de extracomunitarios desde el protocolo de Dublín y su entrada en vigor en 1997, restringiendo la petición de asilo y la consiguiente regulación. Situación que se agrava de cara a la movilidad con sus modificaciones hasta el llamado Dublín III- y el Tratado de Lisboa cuando la comunidad se convierte en Unión en 2009. Esta inmigración se integra entre nosotros sin dificultad, con sus respectivas idiosincrasias dando lugar a grupos estables propios que se van ayudando

y a su vez van convocando a nuevos nacionales, aparecen así los primeros grupos de nacionales de Paraguay, Ecuador, Perú, Colombia y si pensamos en el Este Europeo, tras el desmantelamiento de la Unión Soviética y el desastre de Chernóbil, Georgia y Ucrania. Es un grupo que se acerca a la comunidad parroquial en función de su sensibilidad religiosa, reconociendo entre ellos distintas confesiones, y abriéndose camino sin estridencias en ese crisol que es nuestro pueblo en expansión.

#### Nuevos flujos migratorios

Pasados los 90 y ya en la primera década de este siglo, antes de la crisis económica y al hilo de las dificultades políticas en Venezuela y Cuba, hay una inmigración, de buenos profesionales de estos países, algunos con recursos económicos, otros con un horizonte profesional fácilmente encaiable en la realidad laboral española. Estos se asientan en la parroquia y participan poco a poco, integrándose en la comunidad. Son especialmente los venezolanos los que se aposentan e integran en esta zona norte de Madrid donde se enclava nuestra comunidad parroquial. Participan habitualmente de la liturgia y no tienen mayores necesidades.

Este flujo migratorio ha sido constante en el barrio y consiguientemente en la parroquia también de alguna manera alentado porque en Alcobendas y no lejos de nosotros se sitúa el CAR de Alcobendas, uno de los centros de acogida de refugiados de la comunidad de Madrid. Esto hace que lo primero que se conoce por parte de los acogidos es este entorno, que en los meses de residencia se torna familiar, y da una cierta estabilidad. Por ello y pese a ser una zona con alquileres y nivel de vida costosos, salvo que las oportunidades de trabajo sean claras en otro lugar, sirve de primer punto de apoyo y establecimiento en Madrid.

Esta ha sido la tónica de la inmigración hasta después de la pandemia que ha acelerado la presencia de migrantes de forma considerable. Incremento exponencial en el que podemos considerar distintas concausas. Algunas en la situación de origen:

el aumento de la violencia social en los países andinos, la crisis económica y social en que repercute particularmente en los más vulnerables de estos países y que fuerza

a la aventura migratoria a familias con menores o jóvenes parejas que quieren abrirse un futuro. Y causas que podemos distinguir entre nosotros que hacen que tomada la decisión de migrar sea el nuestro el lugar elegido para establecerse. El contacto con familiares, ami-

gos o paisanos instalados en el pueblo; la misma proximidad al aeropuerto de Barajas, lugar clave de entrada de la migración latina, o la misma existencia de recursos laborales, aunque sea para trabajos seguidos de forma irregular, dada la pujanza de las áreas empresariales de Alcobendas y San Sebastián de los Reyes.

Este nuevo acercamiento de migrantes a nuestros pueblos y consiguientemente a las parroquias de la zona, dada la referencia católica de la mayoría de los que llegan, ha desbordado cualquier previsión y está tensionando los recursos de los servicios sociales municipales y evidentemente de la propia Caritas parroquial y arciprestal que procura dar orientación y ayuda más allá de la situación documental que puedan tener los recién llegados.

Dadas estas nuevas corrientes de personas observamos que muchos de ellos son engañados o manipulados en el origen no solo con la presentación de un horizonte laboral inexistente entre nosotros o una información no precisa, verdadera desinformación, sobre la reglamentación laboral y la acogida y empadronamiento en España, sino que además son utilizados, dada su propia situación vulnerable, como instrumento de ganancia y beneficio, procurando a los que vienen, con la crueldad añadida de haber tenido que romper los puentes para un regreso al menos a corto plazo dado que en el venir han invertido todos sus recursos, direcciones falsas de alojamiento, no rastreables en el origen y que



Interior de la iglesia



Actividad social de la parroquia



hace que muchos de ellos se encuentren en una situación de calle o de gran desprotección al poco de su llegada.

#### Nuestra ayuda en distintos frentes

Pensando en este panorama y ya circunscritos a nuestra actividad como comunidad parroquial buscamos ayudar en distintos frentes que nos parecen fundamentales, aunque somos conscientes de la más que frágil solución que podemos brindar.

#### 1 - Acogida.

Estar siempre abiertos a la acogida, al ofrecer un espacio de habla, de escucha, de primer socorro a los que apenas llegados se encuentran con la hostilidad de un mundo desconocido y tantas veces profundamente áspero. Acogemos e invitamos a poder al menos sentirse en casa en la comunidad parroquial si se han establecido entre nosotros, procurando si es menester, una pequeña ayuda a través del equipo de Cáritas parroquial y el llamado taller de primeros pasos que se hace al respecto para ubicar la llegado en la nomenclatura jurídica a la que se enfrenta y establecer una pequeña primera red de conocimientos. Este taller se hace de forma semanal y se invita a todos los que están en esa situación en nuestro arciprestazgo que abarca a los dos pueblos de San Sebastián de los Reyes y Alcobendas.

Esta primera acogida nos lleva a establecer algún vínculo que se hace más estable con algunos que están en situación más vulnerable y que está llevando sobre todo en las parejas con niños a que se sientan atraídos y convocados a celebrar los sacramentos con nosotros sea la eucaristía dominical

> sea la celebración del bautismo de los niños.

En el marco de esta acogida, la parroquia cuenta como sede de una Asociación, la Juan XXIII de origen ecuatoriano. Sirviendo uno de nosotros como capellán han encontrado en los locales parroquiales un centro de encuentro y expresión devocional, fundamentalmente a Nuestra Señora del Quinche, que es referencia para la Asociación en la zona norte de Madrid. Los miembros jurídicamente feligreses de la parroquia participan en los servicios parroquiales cuando son requeridos y están considerados como cualquier otro grupo parroquial que comparte experiencia de fe y vida en la comunidad

#### 2 - Sensibilización.

Otro campo de acción es la sensibilización con la comunidad parroquial de la situación de desamparo en que muchos migrantes sin documentación se encuentran, por la falta de paridad en el salario que reciben por sus trabajos, por la situación muchas veces injusta en la que se ven abocados a vivir, en auténticos pisos patera, debiendo compartir espacio habitacional con un numero grande de huéspedes y en situaciones de acceso a la higiene y al eiercicio de las mínimas tareas domésticas. cocina, lavandería, con mucha dificultad. O incluso, por la insalvable diferencia cultural y social a la que se ven abocados y que se manifiesta de mil maneras, en los hábitos alimentarios, escolarización, horarios y la compleja trama social de nuestro mundo occidental. Esta sensibilización se apoya en la petición de que en concreto nosotros como comunidad no explotemos, sino que avudemos a los migrantes, e incluso nos pongamos en la medida de lo posible a su servicio, desde luego ofreciendo salarios justos y acogimiento en el padrón municipal si comparten nuestro domicilio. En esto como comunidad religiosa también procuramos servir de modelo.

De cara a la sensibilización de la comunidad también procuramos poner a disposición de la comunidad parroquial, por los canales informativos que tenemos, fundamentalmente por el grupo de comunicación de WhatsApp y la página web parroquial, la información que remite la diócesis de Madrid ampliamente sensible a estos temas. Es una manera de ahondar en la acogida y la comprensión de un mundo global, justo y sin limitaciones arbitrarias a la movilidad.

Grupo musical actuando en la parroquia





#### 3 - Denuncia.

Esta sensibilización nos lleva a una denuncia explícita de las situaciones injustas y los abusos cometidos contra los migrantes. La concretamos ante los servicios municipales con los que tenemos una buena relación y con ellos procuramos poner luz a las situaciones de desamparo y muchas veces de gran abuso por parte incluso de los propios connacionales de los migrantes, que parecen haber olvidado sus comienzos entre nosotros. Abusos sobre todo en la facilitación de habitaciones o apartamentos que verdaderamente han escalado entre nosotros precios inasumibles, y en los que figuran como arrendatarios al tener una nómina que pueda responder del alquiler, con la consiguiente imposibilidad de acceso al alguiler para todos los que no tienen un contrato en firme de trabajo, aunque su situación laboral y económica se lo permitiera.

La denuncia también la tratamos de llevar a una mayor movilización social y vecinal para que estos abusos y su invisibilidad desaparezcan. Los migrantes más pobres hasta que logran ser empadronados, y ese es un gran campo de actuación, son auténticamente invisibles y por tanto ignorados. La comunidad cristiana no debe de alejar el pensamiento de estas dificultades y servir de voz de estos sin voz. En ello estamos, aunque es difícil lograr un compromiso en ese campo. Las campañas que Caritas y la Iglesia realizan sobre la migración, el refugio y el asilo las aprovechamos como plataforma de denuncia y reclamación.

#### 4 - Acción social.

Esta denuncia y asistencia ha dado un paso más del que estamos orgullosos porque la parroquia fue la matriz de una asociación que después de distintas vicisitudes, y en una de sus ramas "Campo-Motiva" que forma parte de la ONG Mundo Motiva, se dedica a tratar de instalar familias en el ámbito rural español. Pueblos a los que viene bien la presencia de familias jóvenes y que facilitan el alquiler y trabajo normalmente en los servicios del propio pueblo. Con un éxito de un 30% y con una incansable tenacidad por las personas, fe-

ligreses algunos, que lo llevan a cabo se ha instalado a más de 80 familias, la mayoría con menores que han pasado por las casas de acogida de distintas asociaciones o han padecido condiciones de extrema necesidad. Es verdaderamente encomiable el trabajo que de forma discreta, creativa y muy constante están llevando a cabo este grupo de voluntarios.

Existe también entre nosotros y como consecuencia de la sensibilidad social de cara a la migración un grupo amplio de feligreses que están integrados en el servicio que hace Caritas en nuestro arciprestazgo, fundamentalmente atendiendo a un centro de distribución de alimentos, del cual son los mayores beneficiados, junto con una nueva modalidad de recoger los menús que exceden de los colegios privados de la zona y que perfectamente conservados con su cadena de frío correspondiente pasan a ser distribuidos a las familias que precisamente peor condición muestran en las posibilidades de tener una alimentación equilibrada precisamente por las condiciones precarias de su alojamiento.

Queremos concluir de la misma manera que empezamos reconociendo el derecho a la mejora de vida de todos, mejora que se lleva adelante y se desarrolla con una correcta y justa movilidad humana, rompiendo fronteras injustas y reconociendo la gran verdad aprendida desde nuestra fe cristiana, que no debemos de olvidar y que cimenta la comunidad agustiniana, la fraternidad humana universal.





Familia emigrante acogida en Almanza, León

Asociación Juan XXIII





### MIGRANTES EN CANARIAS BUSCANDO "LA TIERRA PROMETIDA"

Periódicos de Canarias informando sobre la llegada de migrantes La situación migratoria en Canarias es preocupante desde hace años y las cifras, al día de hoy indican que la presión migratoria se ha intensificado como recalcan las organizaciones sociales y también la Iglesia. Hay que reconocer

mentos que se les ponga: vallas, muros, miedos, fronteras,...

Las estadísticas en el Archipiélago Canario en lo relativo a la llegada de migrantes de forma irregular desde el 1 de enero hasta el 2 de abril de 2024 alcanzó la cifra de 14.768, un 502% más que en el mismo periodo del año anterior. Además hay en las islas más de 5.500 niños extranjeros bajo la tutela del Gobierno Autonómico, más otros 1.200 nacidos en el Archipiélago.

### Respuesta solidaria

Los obispos de las diócesis canarias, - José Mazuelos y Cristóbal Déniz, obispo titular y obispo auxiliar de Canarias, y Bernardo Álvarez, obispo de Tenerife -, en su última visita al Papa le comunicaron que en el año 2023 se alcanzó la cifra de 40.000 migrantes llegados a Canarias de forma irregular por la llamada "Ruta Atlántica". Además la Org. Internacional de Migraciones confirma un triste récord en 2023, con unos 6.007 muertos en la ruta hacia Canarias; muchos de ellos desparecidos en el océano y de esos desparecidos, más de trescientos eran niños.

La solidaridad del pueblo canario es alabada por el Papa Francisco en carta remitida a los obispos de Canarias y "agradece los grandes esfuerzos, la sensibilidad y la hospitalidad en el modo de acoger, proteger, promover e integrar a los hermanos y hermanas que llegan a sus costas anhelando un futuro porvenir de paz y fraternidad,... Que los canarios, prosigue el Papa – no se desanimen y sigan construyendo redes de amor y faros de esperanza para curar las heridas de los excluidos de nuestras sociedades de consumo y bienestar".

### Retos a afrontar

Vivimos en un mundo lleno de fronteras exteriores e interiores que rompen



Periódicos de Canarias informando sobre la llegada de migrantes que las migraciones son fenómenos muy complejos que, a menudo, no se explican en su contexto ni en su profundidad. Ver las migraciones como lo que son: fenómenos normales y lógicos de la evolución humana que siempre han existido y siempre existirán por muchos impedi-



la fraternidad, vulneran los derechos del otro, imponen la voluntad del más fuerte, privan a la otra persona de libertad y dignidad. Nuestros miedos paralizan el sueño de la fraternidad universal. Ante tantos muros y vallas es necesario tender puentes con la otra orilla y aprender a vivir el aquí y el ahora.

La voz de la Iglesia universal en los documentos sobre el tema de la migración manifiesta expresamente que " es necesario un esfuerzo conjunto de todos los países de la comunidad internacional para que se asegure a todas las personas el derecho a no tener que emigrar, que no les falten los medios para poder vivir en paz y en dignidad en la propia tierra y realizarse personalmente y como familia"

En sintonía con las reflexiones del papa Francisco y sus antecesores, la Conf. Episcopal Española, en marzo de 2024, publicó la Exhortación Pastoral "Comunidades acogedoras y misioneras. Identidad y marco de la pastoral con migrantes". Ofrece, desde la diversidad, algunas claves que contribuyan a articular

la respuesta de la iglesia a las personas migradas, refugiadas, apostando por comunidades que promuevan la acogida, la promoción integral, la inclusión social y pastoral.

También, a nivel político, tanto en el gobierno de la nación, como en los gobiernos autonómicos, van asumiendo responsabilidades en el campo de la migración, pero con muchas restricciones y objeciones a las normas aprobadas. Pasa el tiempo y los migrantes siguen llegando a Canarias y los centros de acogida están desbordados. Las delegaciones diocesanas que trabajan a pie de calle están sufriendo, porque no pueden dar atención que desean, como son sus objetivos, pues les faltan espacios físicos y también recursos materiales para poder prestar una buena acogida y dar salida en breve a los problemas migratorios en el archipiélago.

Vemos recorrer las calles, plazas y centros deportivos,... a jóvenes migrantes acogidos en centros para menores y adultos, sin ver claro su próximo futuro



Sacerdote que trabaja en la acogida de migrantes



Embarcación de migrantes llegando a Canarias

#### Migrantes llegando a Gran Canaria

#### **ESPAÑA**

y siempre bajo el temor de que puedan ser devueltos a sus países de origen o derivados a las comunidades autónomas de la Península.



### Testimonios de migrantes

El calvario que sufren los migrantes llegados al archipiélago no termina con la dura travesía por el océano, sino que se prolonga también después de a llegada a tierra, como lo confirman los testimonios de los migrantes y de aquellas personas voluntarias que trabajan en las organizaciones católicas o no. Los retos, a veces, duran años, para que el Instituto de medicina legal realice pruebas a los migrantes que determinen sin son menores o tienen más de 18 años.

Otra preocupación de la iglesia en Canarias es la situación de los extutelados, aquellos jóvenes que, tras cumplir los 18 años, - mayoría de edad-, salen





Iglesia de N. Sra. de La Peña, de Puerto de la Cruz

Recepción de migrantes en Canarias



de los centros de menores y muchos de ellos quedan desamparados en la calle, sin documentación y expuestos a todo tipo de abusos. Son jóvenes que podrían salvarse si se cumpliera la ley y salieran del centro con sus documentos en reala.

En toda Europa estamos llamados a aunar políticas migratorias, con respuestas efectivas que conduzcan a una migración segura, ordenada y reaulada.

#### La actuación de la Parroquia N. Sra. de la Peña

La Parroquia de Ntra. Sra. de la peña de Francia, en Puerto de la Cruz, Tenerife, lleva años trabajando en la pastoral social con los más necesitados, que han llegado de todas partes a esta ciudad turística. Antes e la pandemia, durante la pandemia, y después de la pandemia, la parroquia se ha hecho presente en proyectos de la Orden, la Provincia y la Diócesis.

Nuestra Cáritas está atendiendo mensualmente unos trescientos beneficiados, que son migrantes cubanos, venezolanos, ucranianos, senegaleses, marroquíes y de otras nacionalidades. El Banco de Alimentos nos proporciona miles de kilos de alimentos no perecederos y también perecederos - como frutas, verduras y yogures-, que distribuimos a los que acuden a nuestra parroquia. Cáritas también les apoya para la consecución de la documentación exigida por la ley con el fin de que puedan mejorar su situación personal, familiar y social.

Ante esta situación de los migrantes en Canarias, seguiremos preguntándonos: ¿Qué más podemos hacer? ¿Qué debemos dejar de hacer?. Esperamos que esta situación migratoria no acabe convirtiendo estas llamadas "islas afortunadas" en "cárceles" para quienes buscan una vida digna.

P. LUIS RODRIGUEZ DE LUCAS, OSA

## P. AGUSTÍN PÉREZ EN TANZANIA (1976-1988)

P. Agustín Pérez, llegó a Tanzania junto con el P. Vitalino Malagón por primera vez en Dar es Salaam el 22 de mayo de 1976, día de Santa Rita de Casia. P. Agustín Pérez junto con P. Vitalino Malagón inició la misión en la parroquia del Arcángel Miguel en Mahanje en 1977 cuando recibieron la parroquia de manos de los benedictinos.

P. Agustín Pérez fue el primer prior agustino en Tanzania. Fue muy influyente con sus ideas. Compartió con los benedictinos africanos el monasterio de Hanga para entonces abrir un lugar donde los jóvenes pudieran estudiar. Entonces acordaron iniciar el Seminario Religioso Hanga para preparar a los jóvenes para la vida religiosa.

P. Agustín Pérez como prior y formador estaba muy convencido con sus ideas para el mejoramiento de la Orden en Tanzania. Insistió en que los agustinos no sólo son sacerdotes, sino que también hay hermanos. Con esa idea quería que muchos hermanos fueran hermanos laicos. Por eso, los preparó en todos los campos de la vida. Quería conseguir agustinos que pudieran trabajar en el campo de la electricidad, la carpintería, la arquitectura, la mecánica, la sastrería, la fontanería, etc.

En su época escribía un pequeño boletín que podía enviar a todos los lugares donde estudiaban los seminaristas agustinos. El boletín explicaba principalmente lo que estaba pasando en la Orden y en la casa de formación Mahanje.

P. Agustín Pérez siempre quiso distinguir en la liturgia entre memoria, fiesta y solemnidad. Cuando era misa de solemnidad podía insistir en usar un gran tambor y cantar con alegría. Quería que los seminaristas celebraran la liturgia con alegría y comprensión. Solía insistir en cantar bien salmos y cánticos durante la misa.

El cuarto Domingo de Pascua, Domingo del Buen Pastor, día de las voca-

ciones instó a los seminaristas a preparar danzas tradicionales de diferentes tribus y a manifestarse ante todos los cristianos de la parroquia para motivar a los jóvenes que quieran unirse a la Orden. Para que los seminaristas sean competentes para presentarse en público.

También, solía visitar a los seminaristas que entonces estudiaban en los seminarios de Hanga y Maua. Los visitó para animarlos y conocer su situación.

Quería que la casa de formación Mahanje fuera autosuficiente, por eso insistió en trabajar duro y conseguir suficiente comida para la casa y venderla para cubrir otras necesidades necesarias y no depender del exterior. Este fue su motivo porque en aquel entonces los seminaristas producían mucho maíz y plátanos. También teníamos muchas vacas y cerdos. Todo ello fue por la autosuficiencia.

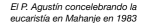
P. Agustín Pérez trabajó en Tanzania desde 1976 hasta el mayo, 1988 cuando regresó a España y le asignaron otro encargo. Damos gracias a Dios por la vida del P. Agustín Pérez quien aceptó la responsabilidad de venir a este país para iniciar la Orden de San Agustín. Ahora tenemos muchos agustinos en Tanzania trabajando dentro y fuera de Tanzania.

Que el P. Agustín Pérez descanse en paz.

P. EFREM FESTO MSIGALA, OSA



P. Efrem Msigala







## P. AGUSTÍN PÉREZ MARCOS MISIONERO Y MAESTRO DE CALIBRE Y TIMBRE

Al escribir algo sobre un hermano fallecido corremos el riesgo de perder la objetividad, pues el sujeto del homenaje no está presente y no puede escucharnos. Sería maravilloso poder hablar de las realizaciones de las personas mientras ellas están vivas.

Cuando hablamos de la presencia agustiniana en Tanzania hay que reconocer que el principal agente de la misma - durante los primeros años-, ha sido el P. Agustín Pérez Marcos. Él, junto con el P. Vitalino Malagón, fundaron la misión de Tanzania, desde el momento que aterrizaron en este país, el 25 de mavo de 1976, fiesta de Sta. Rita de Cascia.

El P. Agustín comenzó a trabajar en Mahanje inmediatamente después de completar el estudio de la lengua Swahili en la "Makoko Language School" de Musota, donde estudio desde el 28-8-1976 hasta el 26-1-1977. Durante un año estuvo en la parroquia de Mkongo, lo que le ayudó a conocer la situación de la diócesis de Songea. Posteriormente se fue a la misión de Mahanje, la parroquia elegida para iniciar la misión agustiniana en Tanzania.

Conocí al P. Agustín, por primera vez, en 1986. Siendo un pequeño muchacho me impresionó esta gran figura que hablaba perfectamente el Swahili. Al principio no lo comprendí mucho, pues lo encontré como alguien muy estricto y aterrador en todo momento. Teníamos

> clases de formación con él. Eran clases que pretendían reformarnos, según los criterios que el tenía en su mente. Eran clases para "civilizarnos", especialmente aquellas denominadas de "formación hu-



.- Los PP. Agustín y Vitalino con el Vicario de Songea en 1977

mana". Se trataban, prácticamente, todos los detalles para conducir una vida humana normal. Desde nuestro nivel de percepción, podíamos ver que él era una persona con proyectos y tenía una buena organización.

El insistía en las ideas de la africanización, la confianza en los propios recursos o automantenimiento, la educación y una buena formación agustiniana integral.

#### La africanización

Desde un principio, el era partidario de la "africanización". Su idea era establecer una vida religiosa agustiniana según la situación de Tanzania. No le gustaba imitar los métodos misioneros anteriores. Con el fin de poner en práctica esta "africanización", en el capítulo local del 30 de mayo de 1976, el P. Vitalino y él mismo, decidieron que no tendrían o disfrutarían de aquello que los africanos no podían tener o disfrutar y de tener, solamente, aquello que habían luchado por conseguir. Según su pensamiento, todo esto era para dar ejemplo. Esta actitud era buena, especialmente para los jóvenes que estaban en el periodo de formación. La cuestión es cómo iba a ser llevada a cabo por los candidatos futuros.

El tema de la "africanización" subsiste en la mente del P. Agustín durante mucho tiempo. El deseaba tener algo puramente africano en la misión, pero se



P. Kosmas Asenga

Comunidad de Mahanie en 1983: Agustín, Vitalino, M. Ángel, Teodomiro y Manuel



olvidó que- aunque su intención era buena-, el llevarlo a la realidad no sería nada fácil, especialmente, en situaciones de pobreza económica.

El no era partidario de la costumbre de tener criados en la comunidad. No le gustaba adoptar el estilo alemán que era entonces común en la diócesis de Songea. El pensaba implantar un estilo africano, que, por entonces, el no tenía plenamente elaborado, pero que creía podría ser conseguido, mejorando aquello que era africano en aquel momento.

#### El automantenimiento

Este espíritu de "africanización" – aunque no era comprendido por muchos de los seminaristas-, tuvo un influjo en todos los que se formaron en aquel tiempo en Mahanje. Se exigía a cada uno trabajar duramente para obtener la comida diaria. El P. Agustín deseaba que la misión fuese autosuficiente; por ello, desde el primer momento, el trabajo manual fue parte esencial del programa de formación en Mahanje. Podíamos ver que el P. Agustín deseaba tener religiosos que fuesen autosuficientes intelectualmente, espiritualmente y económicamente.

Puede ser que estuviese influenciado por otros misioneros que trabajaban en el país, pero él deseaba aportar una nueva realidad, una perspectiva misionera con un "modus operandi" algo diferente. El deseaba introducir otro estilo de formación y otro estilo de llevar a cabo la tarea misionera. Un misionero, decía, no es aquel que regala un pez, sino más bien aquel que ofrece facilidades para que la gente pesque por sí misma.

#### La educación y la formación

Este pensamiento de la "africanización" y el automantenimiento o autosuficiencia, influían también en otros aspectos de la educación y la formación de los candidatos, e incluso en los planes futuros.

Inmediatamente después de iniciar la misión en Mahanje, la primera iniciativa fue la promoción de las vocaciones locales. Su plan era seguir el método tradicional de reclutamiento y preparar religiosos tanto sacerdotes como no sacerdotes. Esto funcionaba bien en las primeras etapas de la formación, pero, posteriormente, el sistema no era favorable, dado que las estructuras disponibles no permitían la separación de los candidatos, sino que todos vivían juntos. Esto hacía que se influían unos a otros de modo positivo, pero también, en algunos casos, de modo negativo. Esta limitación sería resuelta más tarde.

Lo bueno del P. Agustín es que tenía las ideas claras y, siendo una persona de principios, se aseguraba que todo funcionase conforme a sus planes. Como religioso inteligente que era sabía cómo preparar las clases y exponerlas. Hoy



Seminaristas recolectando maíz en 1988

día, nosotros admiramos sus apuntes y las crónicas que el dejó sobre la historia de la Orden Agustiniana en Tanzania.

Al comienzo, en agosto de 1977, tuvo un encuentro con los benedictinos de Hanga e introdujo la idea de iniciar allí un seminario conjunto, juntando candidatos benedictinos y agustinos. Esta idea se materializó poco después. En un principio había allí formadores de ambas órdenes, pero, más tarde, quedó bajo la exclusiva dirección de los benedictinos. Hasta el día de hoy los agustinos continúan enviando seminaristas allí para que realicen los estudios de la primera etapa.

El P. Agustín tenía planeado crear en Mahanje todo tipo de talleres necesarios para la población que vivía en la zona: electricidad, carpintería, mecánica, en-





P. Agustín con niños de Betania, Mahanje 1983

fermería, sastrería,....Estos proyectos no llegaron nunca a materializarse, pues los candidatos que fueron enviados a estudiar a las diferentes escuelas de artes y oficios u otros estudios secundarios fueron abandonando el seminario. De este modo la Orden Agustiniana ha contribuido positivamente con la sociedad civil, proporcionando un buen número de personas bien preparadas en diferentes campos.

Aunque el P. Agustín era partidario de ofrecer algo propiamente agustiniano, no se encerró en Mahanje, sino que visitó las diferentes congregaciones para ver y aprender cómo llevaban a cabo ellas sus planes de formación y sus actividades pastorales. Pero, al final, él mantenía sus planes, convencido que eran los ideales.

Siendo joven muchacho, por entonces, me di cuenta que el P. Agustín era la máquina pensante de aquella comunidad agustiniana, formada en aquellos años por los PP. Vitalino Malagón, Miguel Ángel Orduña, Teodomiro González Olea y Fr. J. Manuel Blanco. Me daba la impresión que sus ideas eran las que prevalecían. Algunas de esas ideas han sido una herencia permanente que ha influido en todos aquellos que recibimos la formación bajo su liderazgo. Hay que reconocer que, en ocasiones, es necesario que existan tales personas, con muchos talentos, que actúen como líderes del grupo, especialmente, cuando se trata de una nueva misión, con el fin de facilitar la ejecución de algunos proyectos.

P. Agustín con Mons. Stephano Musomba. Bilbao 2023



#### Su lado humano

Aunque su carácter estricto y resuelto siempre permaneció, hay que reconocer también que era una persona muy humana. Era una persona humilde, especialmente en el trato personal. Era capaz de tolerar y aceptar incluso a los seminaristas testarudos. El pensaba que, a la larga, irían cambiando. Cuando descubría en una persona algunos elementos positivos de bondad, le apoyaba definitivamente. Confiaba en algunas personas hasta el extremo. Esto llevaba a que, en ocasiones, se cegara y no viera la otra cara de esos individuos.

Uno de los aspectos que el no toleraba absolutamente era la vagancia y la ociosidad. Repetía constantemente que "la ociosidad era la madre de todos los vicios"

El P. Agustín permaneció en Mahanje hasta 1988. De regreso a España, continuó asumiendo otras responsabilidades en diversas comunidades de la Provincia del Stmo. Nombre de Jesús de Filipinas.

El P. Agustín siguió manteniendo algunas de sus ideas sobre la "africanización", como pude constatar las últimas veces que nos encontramos. El no era partidario de que los tanzanos se formasen fuera del país, si después debían realizar su apostolado en África. Todos aquellos que hemos sido formados por el P. Agustín recordamos sus esfuerzos por crear una vida religiosa agustiniana africana, no sólo teórica sino, sobre todo, práctica. Es un aspecto que debería ser cultivado, pues tiene implicaciones en otros aspectos importantes, especialmente, para tener religiosos maduros y responsables.

Concluyo mi reflexión con unas palabras de las Confesiones de S. Agustín que escuché por primera vez de la boca del P. Agustín Pérez: "Nos hiciste Señor para Ti y nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en Ti (Confesiones I, 1) en Swahili: Umetufanya kwako Ee Mungu na mioyo yetu haitulii hadi ipumzike kwako"

P. KOSMAS ASENGA, OSA



## P. AGUSTIN PEREZ MARCOS, OSA (1935-2024) FUNDADOR DE LA MISION AGUSTINIANA EN TANZANIA. SU VIDA Y LEGADO

LI 13 de abril fallecía en el hospital Basurto de Bilbao el P. Agustín Pérez Marcos a los 88 años y 68 de vida religiosa. Esta triste noticia acontecía tras haber estado un largo tiempo en manos de médicos que le atendían de la enfermedad que padecía. Queremos por medio estas líneas resaltar la figura del P. Agustín como pionero y fundador de la Misión agustiniana en Tanzania donde dedicó y gastó la mayor parte de su vitalidad jovial como religioso sacerdote Agustino. Así pues, sirva de nuestro reconocimiento y agradecimiento a Dios por la vida y la misión de Baba (Padre) Agustín Pérez como fundador y uno de los artífices de la presencia de la Orden Agustiniana en Tanzania.

## Su personalidad intelectual y espiritual: etapas de una vida: (1935-2024)

El P. Agustín nació el 08 de mayo de 1935 en San Feliz de Órbigo, un pueblo de la Provincia de León- España. Era uno de los 8 hijos del Matrimonio de Maximino y Teresa. Una familia muy religiosa y casi "levítica" ya que de los hijos: 1 hermana fue monja de la orden franciscana, y 3 eran sacerdotes religiosos agustinos.

La trayectoria de la formación académica del P. Agustín comienza en su pueblo natal donde realiza los estudios de primaria entre los años 1941 al 1947 bajo la tutela su padre que era el Maestro del Pueblo. Los estudios de secundaria los cursa en el Seminario Menor agustiniano de Valencia de Don Juan desde 1947 hasta 1950. Luego pasa a Valladolid-Becerril de Campos para los estudios de Filosofía en 1950-954. Ingresó en el Noviciado el 27 de septiembre de 1954 emitiendo la Profesión temporal el 28 de septiembre de 1955 en manos del P. Claudio Burón, Vicario Provincial de la Provincia Smo. Nombre de Filipinas. Tras la Profesión simple fue enviado al Colegio Internacional de Santa Mónica de Roma para los estudios de Teología donde permanece desde 1955 hasta 1959. En el curso de 1958 el joven Agustín emitió la Profesión la Profesión Solemne en la Orden de San Agustín en manos del P. C. Lindner, concretamente el 19 de octubre y el 12 de diciembre del mismo año fue ordenado Diacono y el Presbiterado el 14 de marzo de 1959 en Roma.

El segundo semestre del 1959 comienza en Roma/PAS los estudios de Licenciatura en Pedagogía que los concluirá 1962 en la Universidad Pontificia de Salamanca. En septiembre del mismo 1962 comienza



Funeral del P. Agustín en S. José de Bilbao

la docencia y es destinado a la Comunidad de Colegio de Zaragoza como Profesor. Luego en septiembre de 1964 es destinado a Valencia de Don Juan para ser Maestro del Seminario menor donde permanecerá hasta el 1974 cuando pasa a Valladolid a trabajar como miembro del Equipo de formación de los Profesos.

En 1975 viaja a Inglaterra para el aprendizaje del inglés como preparación para la nueva misión en Tanzania. Junto con el P. Vitalino Malagón en 1976 va a Tanzania donde permanecerá interrumpidamente hasta el año 1988 cuando concluye su etapa fundacional y regresa definitivamente en España donde continuará con



su misión en varias comunidades como Valencia de Don Juan (1988-1992), Madrid (1993), Puerto de la Cruz (1994-1997); Valencia y de Don Juan (1998-2005) y San



Profesos de Tanzania con el P. Agustín. Bilbao 2023

José de Bilbao desde 2006 hasta abril de 2024 fecha de su fallecimiento.

# Años fundacionales de la misión de Tanzania (1974-1988)

La misión agustiniana en Tanzania nace como respuesta a la petición del Capitulo General Intermedio de la Orden de San Agustín que se celebró en Dublín (Irlanda) en 1974. Dicho Capitulo pedía encarecidamente que las Provincias de la Orden, misioneras por su origen, historia y tradición, intensificaran este ideal y compromiso misionero. Fue providencial que el mismo año del Capitulo General Intermedio, el Señor Arzobispo de Songea envió una carta dirigida al Prior Provincial de la Provincia del Santísimo Nombre de Jesús de Filipinas solicitando ayuda pastoral para su arquidiócesis en el Sur de Tanzania. El Prior Provincial de aquel entonces, P. Julián García Centeno (Actualmente Obispo

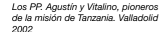
> Emérito de Iquitos) con su consejo como parte de discernimiento sobre el tema procedieron de la forma siguientes antes de tomar una decisión al respecto. 1º) Enviaron dos hermanos agustinos para hacer una exploración detallada sobre dicho

nuevo campo de misión. La tarea de exploración correrá a cargo del P. Gaspar Vega, encargado Provincial de las Misiones que, acompañado con P. Ángel Rodríguez, el Vicario Provincial. El P. Vega cuenta de forma divertida y con buen humor las aventuras que vivieron durante el viaje de ida y vuelta a Tanzania, que el autor titula: "El viaje exploratorio en 1974" publicado en Diáspora, nº 24/ 2002-2003 coincidiendo con el 25 Aniversario de Misión en Tanzania. Leyendo hoy este relato - y los retos de todo tipo que tuvieron que afrontar en el camino estos dos hermanos y que son verdaderamente héroes, y hombres de mucha fe -, me viene en la memoria la imagen del Apóstol Pablo y sus "viajes fundacionales" que realizó a cargo de Cristo mismo para llevar el Evangelio a estos lugares que narra y leemos en el Libro de los Hechos de los Apóstoles (Cf. Hch 13-22).

Volviendo a los primeros pasos de la misión en Tanzania, el informe favorable de la visita exploratoria a la misión de Songea entregado al Conseio Provincial el 26 de diciembre de 1974 fue determinante para dar el 2º) paso: hacer una encuesta a todos los religiosos para conocer su parecer y disponibilidad sobre un nuevo campo de misión. Los resultados de la encuesta fueron mayoritariamente favorables para abrir una nueva misión. A la vista de los resultados, teniendo en cuenta también los condicionamientos que aparecían en los datos de la encuesta, 3°) El Consejo Provincial después de algunos trámites de rigor firmó la carta de fundación el 22 de octubre de 1976 que establece los principios básicos que guiarán la relación de colaboración de ambas partes: La Provincia y el Señor Obispo del archidiócesis de Songea.

## Los PP. Agustín y Vitalino: pioneros de la fundación

"Finalmente, llegó el momento de asumir la responsabilidad de la nueva misión en Tanzania. Comenzó la aventura con los dos primeros sacerdotes (Agustín Pérez y Vitalino Malagón) que previamente se había preparado para afrontar aquella tarea.







El P. Faustin y sus aspirantes camino del trabajo. Mahanje 1998

Por supuesto no fue fácil: continente, raza. lengua costumbres...Todo nuevo, distinto. Pero se entregaron a la misión con mucho amor y entusiasmo. Con mucha ilusión y proyectos. No ahorraron sacrificios poniendo sus vidas desde el primer instante a disposición de la causa que la provincia les encomendó" (Diáspora nº 24 (2002-2003). Son palabras del artífice del Proyecto fundacional en Tanzania, el Monseñor Julián Centeno cuando describe 25 años después el contexto en que nació el Provecto fundacional: "Un nuevo Campo de Misión para una Provincia Misionera".

Efectivamente, la aventura de este proyecto misionero agustiniano tenía desde el principio como eje tres objetivos: 1) Ayudar a la Iglesia local en un país necesitado, 2) Promoción de las vocaciones autóctonas para formar cuanto antes comunidades de Agustinos con religiosos tanzanos, y 3) Reavivar el espíritu misionero de la Provincia.

Desde la llegada en Tanzania la madrugada del 22 de mayo de 1976 (fiesta de Santa Rita, abogada de los imposibles) los dos voluntarios, Agustín Pérez de 41 y Vitalino Malagón, recién ordenado con 27 años, con toda disponibilidad empezaron a echar los cimientos del proyecto con ganas. Sobre ello dirá el Padre Agustín Pérez más tarde: "No íbamos al África de turistas ni a pasar unos días, íbamos "a fundar", a establecer algo llamado a enraizarse y perdurar indefinidamente en el suelo africano. Había pues que poner bases firmes. Y a ponerlas, dedicamos íntegramente mas de año y medio de tarea dura pero muy estimulante" (Diáspora, nº 24/ 2002-2023, p. 15).

**TANZANIA** 

A continuación, resaltamos esas bases fundacionales que los fundadores realizaron para establecer de forma duradera la presencia de la Orden Agustiniana en Tanzania que contemplamos hoy.

#### La inculturación como condición v necesidad fundamental para la misión

Desde el comienzo tuvieron que superar varios retos.

- El aprendizaje la lengua swahili será el primer reto al que nuestros fundadores tendrán que enfrentarse. Dicho reto ya venía anotado como uno entre varias exigencias que apuntaba el informe exploratorio del P. Vega. Agustín y Vitalino pasarán 5 meses internos a una escuela especial y otros 6 de inmersión lingüística en sendas misiones sin más remedio que maneiar el swahili vehículo sin el cual sería imposible comunicarse y así abocado al fracaso del proyecto. Además, conocer el idioma de los nativos es un signo de amor, cercanía, de valorar, apreciar y respetar la cultura concreta. Eso nos lo enseña Jesús mismo con su encarnación: "Se hizo hombre y habitó entre nosotros" (Jn 1, 14). Nuestros fundadores superaron este reto con creces hasta el punto que llegaron aprender otros dialectos tribales de la zona y alrededor como, kindendeule, kibena, kingoni y Kipangwa. Fruto de este amor al swahili será la elaboración de la Gramática v un Diccionario Español-Swahili que preparará

Cena de despedida en Mahanje en

1983. De Izda. A Dcha: Agustín,

Santos, Teodomiro, M. Angel,

Vitalino, Manolo y Blas







Agustín para que su aprendizaje sea más asequible a los futuros misioneros. Tanto Agustín como Vitalino nunca olvidaron el swahili más de treinta tantos años después de haber abandonado Tanzania. Por algo estos dos fundadores les apodamos: Agustín "el tanzano" y Vitalino "el tanzano".

- Conocer la realidad social y eclesial de Tanzania y especial de la de la Diócesis de Songea contexto donde iban a ejercer la labor misionera agustiniana. Para ello tuvieron que visitar varias parroquias, Congregaciones Misioneras y de los Seminarios tanto diocesanos como religiosos en el país. Todo ello era para poder orientar



Agustinos y Agustinas en Mahanje en 1980

el enfoque adecuado de la Misión en un contexto africano postcolonial en lo social político y posconciliar desde el punto de vista eclesial. Nuestros fundadores tuvieron que sufrir en su propia carne varias frentes y choques culturales que tergiversaban el sentido de la Misión. Este dato lo revela el propio Agustín al decir: "El sentido de la Misión era otro punto de aclarar. Es idea común entre nuestros cristianos que el trabaio del misionero es avudar materialmente a los necesitados del Tercer Mundo. Y los necesitados tienden a creer que labor del misionero es rescatarles de su estado. Esta idea además de tergiversar el sentido de "salvación" inherente al Evangelio y a la misión, es fuente de sentimiento de fracaso en el misionero, que al fin y al cabo no puede solucionar los problemas del Tercer Mundo, y de sentimientos de desilusión en los necesitados, que ven que el fin y al cabo sus problemas humanos no se solucionan con hacerse cristianos. Son otros los valores del Reino" (Ibidem). Es decir, el sentido de la misión es hacer hijos de Dios con todas las consecuencias, que sepan encontrar su paz y su salvación aun en medio de la más desesperada situación humana. Y esta será la tarea fundamental de los primeros años de la misión. Muchos de estos enfoques, sin duda, eran nuevos y no había precedentes ni normas tradicionales a seguir. Por tanto, nuestros fundadores tuvieron que investigar experimentar, cambiar contrastar, decidir. Según ellos decidir era lo más lo más difícil como el dolor de parto. Tuvieron que afrontar con este reto continuamente y a todos los niveles asumiendo las consecuencias de su opción. Solo de esta manera se fueron así creando estructuras y estilos de vida que se irán consolidando con el tiempo. Por eso el P. Vitalino, el co-fundador de la Orden de San Agustín en África, más tarde rememorando aquellos comienzos fundacionales de la misión dirá: "poco a poco fuimos conociendo y compenetrándonos con la gente, con su idiosincrasia, su forma de vivir, pensar y actuar. Éramos conscientes de que teníamos que inculturarnos en la misión para poder servir mejor desde nuestro carisma y pobreza" (Diáspora, nº24, 2002-3, p.18). Aquí radica lo que el P. Agustín Pérez denomina el reto exigente de la "africanización de la misión" que nuestros fundadores quisieron desde el primer momento establecer, vivir la misión agustiniana en Tanzania. Es decir, seguir un estilo africano de vida. Vivir en Ujamaa (fraternidad) como ndugu (hermanos) participando según las posibilidades compartiendo el trabajo y la vida con los nativos, pero siempre guiados por el Evangelio en clave agustiniana orientados hacia Dios.

## La promoción vocacional y la formación de futuros agustinos tanzanos

Para poder ayudar a la Iglesia local en la evangelización, el apostolado, la acción social y sobre todo para implantar la orden Agustiniana en Tanzania era necesario pla-



tear y trabajar sobre la promoción vocacional, que además era uno de los objetivos prioritarios del proyecto fundacional. De hecho, trabajar por las vocaciones nativas fue una de las preocupaciones primeras que ocuparon a nuestros fundadores desde el principio ya que fue uno de los objetivos fundacionales de la misión en Tanzania. Por eso, ya en 1978 se inauguró un Seminario Menor en colaboración con los Benedictinos Africanos junto a su Monasterio en Hanga. El Agustino filipino P. Roger será el primero en dirigir dicho seminario.

Para fortalecer el Seminario menor se procede a inaugurar en 1979 el Centro Vocacional Agustiniano en Mahanie que servirá para coordinar la formación de los seminaristas hasta el noviciado inclusive. Este será un plan original, pionero v seña de identidad a la vez. El Centro Vocacional Agustiniano ofrecía cursos preparatorios en los que se seleccionaba y preparaba jóvenes (venidos desde diferentes partes del país) para estudios superiores. Se les enviaban luego como Aspirante Agustinos a diversos centros católicos de enseñanza media o profesional, volviendo a Mahanie parte de sus vacaciones para cuidar su formación agustiniana. Tras conseguir el titulo profesional o bachillerato ingresaban en el noviciado. De hecho, en julio de 1987 emitieron la profesión los primeros agustinos tanzanos.

Para los estudios de Filosofía y Teología nuestros fundadores tuvieron que sudar la camiseta con muchas tentativas para que estos jóvenes agustinos tanzanos se preparen adecuadamente para servir la Iglesia desde la espiritualidad y carisma agustiniano. Finalmente, la Asociación de Superiores Mayores de los Religiosos de Tanzania asumieron las sugerencias del P. Agustín Pérez sobre crear un centro común de Estudios Eclesiásticos para todas las Ordenes en Tanzania bajo la dirección de una sola Congregación, aunque ayudada por las demás, pero viviendo cada congregación su propia casa de formación. De esta iniciativa nació en 1990 Salvatorian Major Seminary de Morogoro que actualmente es Saint Jordan University que ha sido y sique siendo clave para la formación de los religiosos-religiosas y la evangelización desde la perspectiva de la inculturación.

A la luz de todo el esfuerzo invertido en el trabajo de la promoción vocacional:



Niños de la casa Betania en 1983

sus desafíos, logros y esperanzas, el P. Agustín uno de los artífices de todo esto, más tarde hará, con acierto, la siguiente reflexión que, en mi opinión, debemos tener muy en cuenta en las fundaciones futuras. El fundador de la Orden Agustiniana en Tanzania, 25 años después mirando retrospectivamente con mucha satisfacción dirá: "Las vocaciones nativas como los hijos en una familia, nos ocasionaron infinidad de trabajos, perplejidades cambios, ilusiones y desilusiones... Pero fueron, sin duda, el principal factor que mantuvo la fe, la ilusión v la unión de la comunidad. Incluso me atrevería a afirmar que en más de una ocasión la Misión hubiera desaparecido a no ser por la obligación irrenunciable que se había contrario con esas vocaciones nativas. Y los frutos que poco a poco se van cosechando nos resarcen de tantos esfuerzo y sinsabores" (Diaspora, nº.24).

#### La misión compartida con las Agustinas Misioneras en Tanzania

La implantación de la Orden Agustiniana en Tanzania y las exigencias de la misión en la zona se vio la necesidad de invitar las Agustinianas Misioneras para la colaboración en la misión compartida. En febrero de 1979 llegaron las 3 primeras hermanas agustinas Misioneras en



Mahanje para hacerse cargo del hospital y otras avudas asistenciales al pueblo. Entre muchas actividades de ayuda asistencial al pueblo como un aspecto íntegramente de la misión cabe destacar la iniciativa de fundar "Betania": hogar para las personas vulnerables y rechazadas por la sociedad de aquel entonces. Este grupo de personas vulnerables la sociedad las denominaba como "los desgraciados y malditos" que, por razones infundadas en la cultura, pero generalmente aceptadas por la sociedad del entorno fueron considerados así los albinos, epilépticos, embruiados v todos aquellos niños nacidos en las circunstancias raras. En suma, la vida de niños. enfermos y ancianos en tal situación fue realmente infrahumana.

Tratar a esos "malditos" como a predilectos y los benditos del Reino fue una de las prioridades de los fundadores en la misión compartida con las agustinas. A ejemplo de Jesús que, movido por la compasión pasó haciendo el bien a todos como lo testifican los evangelistas: Jesús recorría enseñando proclamando la Buena Nueva del Reino y sanando las enfermedades y dolencias de la gente curando los enfermos...que se encontraban mal, con enfermedad y dolencia diversas, endemoniados, lunáticos y paralíticos y el los curaba (Mt 4, 23-25). Nuestros fundadores también recogieron a estos "malditos" descartados por la sociedad en un hogar de Betania donde fueron atendidos con dignidad como merece cualquier hijo de Dios por estos misioneros e inculcaron a los seminaristas a ver estos vulnerables como sus hermanos. Dice el Padre Agustín que eso fue la mejor manera de predicar la caridad cristiana y demostrar la falsedad de esas maldiciones brujería v temores. Una de las personas mas involucrada en esta misión de acogida de Betania fue la Hermana Pilar Nieto. El P. Agustín la describe de la siguiente manera sobre esta misión de acogida en Betania: Alma y corazón de Betania fue la Hermana Pilar Nieto "Mama Betania" cuva entrega "a lo Teresa de Calcuta" a estos desheredados era la admiración de propios y extraños, y más de extraños que de propios. "Sista Ajabu" (Hermana -Asombro) la llamaban los africanos, y gran asombro era para ellos ver cómo una blanca trataba como a hijos propios a los malditos de su misma familia(ibid). Efectivamente, el problema de los albinos sigue siendo un drama hasta hoy en el continente africano. Los albinos siguen siendo un signo de contradicción en muchas culturas africanas. Algunas culturas alimentas por falsas creencias consideran los albinos como signo de maldición y castigo a la familia que tiene un miembro albino. Ahí la razón de exclusión y abandono por algunos de los suyos. Por otro lado, en pocas culturas africanas consideran los albinos como oro v mina. Sus órganos son fuentes de suerte y riqueza. Esta teoría farsante alimentada por la creencia en la hechicería es la que propaga el asesinato de muchos albinos en África. Sobre esta realidad triste el Periodista Español, Gerardo Elorriaga recientemente ha publicado en el Periódico Norte de Castilla el artículo titulado: "La peligrosa vida en África de los blancos malditos" donde afirma denunciando: "albinos en peligro sufren ataques y asesinatos en 28 de los 54 países del continente y la superstición siendo la causa principal que hace que se paquen hasta 75.000 euros por un cuerpo para los hechiceros". Aquí radican los motivos de todo el esfuerzo que se pusieron desde el comienzo y que continúan hasta hoy para erradicar

La Hna. Pilar Nieto con niños de Betania en 1982



esta lacra. La solución pasa por proteger las víctimas y educar la población denunciando estas falsas creencias.

Hoy día los agustinos y agustinas en Tanzania continúan con esta misión en centros de acogida como *Nane nane Children Center* en Morogoro, a cargo de los agustinos, "*Malaika*" (Los Ángeles) de Mahanje, en manos de Agustinas Misioneras y *Educa Tanzania* afincada en Iringa dirigida por una ONG de enfermeras españolas cuya presidenta es Pilar Nieto. En todos estos proyectos, el P. Agustín Pérez se ha implicado de forma activa desde el comienzo acompañando durante su estancia en Tanzania y ha continuado colaborando de forma diversa a favor de gente necesitada.

#### Colaboradores de la misión de Tanzania

Sería iniusto reducir el origen fundacional de la misión agustiniana en Tanzania exclusivamente a una sola persona. Ya que toda obra y actividad misionera implica y entran en juego muchos actores que cada uno en su momento singular y único que en su conjunto contribuyen a construir una historia maravillosa de huella y marca agustiniana duradera en Tanzania. San Pablo refiriendo a los misioneros como verdaderos servidores del Evangelio de Cristo nos recuerda que: Cada uno trabajó según el designio del Señor. Yo planté, Apolo regó, más fue Dios quien proporcionó el crecimiento (1Cor 3, 6). Efectivamente, es la pura verdad con respecto a la aventura misionera agustiniana en Tanzania iniciada por nuestros fundadores, PP. Agustín y Vitalino. Durante y después de ellos, los fundadores, siguieron numerosos agustinos con la misma pasión: continuar y consolidar y hacer crecer la semilla de la Orden Agustiniana plantada en Tanzania. Son muchos los hermanos que han vivido y trabajado en Tanzania. Algunos largo tiempo, y otros, en plazos cortos, pero todos juntos han contribuido con su testimonio de vida a hacer realidad la Orden agustiniana en Tanzania. Permitidme que haga la Letanía de estos héroes misioneros agustinos- que algunos como Agustín han partido a la casa del Padre y la mayoría de ellos viven aún hoy, en vísperas de la celebración de 50 aniversario de la presencia agustiniana en Tanzania desde su fundación (1977-2027). Estos misioneros agustinos son: **Desde España destinados en Tanzania**: Vitalino Malagón; Miguel Ángel Orduña, Teodomiro 'Baba' Olea, José Manuel Blan-



Nuevos sacerdotes de Tanzania en 2023

co, Pedro Garrigós, Fructuoso de Castro, Javier Antolin, Pedro Rubio, Javier Gimeno, Antonio Narro, Jorge Dulanto, Antonio Collado. **Desde Filipinas destinados en Tanzania:** Roger Obja-an, Apolinario Mejorada, Peter Eguía y Peter Casiño. **Desde la India destinados en Tanzania:** Peter Pandimakil, Xavier Kattikat y Vibin Francis.

Otros colaboradores temporales: Gaspar Vega, Ángel Rodríguez, Julián Centeno, Miguel Pastor, Luis Rodríguez, Carlos Morán, Eduardo Pérez, Adolfo Guerra, Marcelino Esteban, Rafael Buena, Manuel Cadierno, Tirso Vega, Blas Sierra, Michael Olaortua, Ramón Sala, Jesús Álvarez, León Díez, Miguel Ángel Fraile, Domingo Amigo, las Agustinas Misioneras y sin olvidar a todas otras personas que han y siguen colaborando de diversas maneras para la vida de la misión agustiniana en Tanzania desde su fundación hasta hoy y siempre.

## P. Agustín, ayer, y los agustinos en Tanzania, hoy: cosechando frutos

La aventura de la misión agustiniana en Tanzania iniciada con los fundadores PP. Agustín y Vitalino en un rincón de Mahanje, un pueblecito al sur del país hace 47 años, aparece como la parábola de



la semilla de mostaza que el Evangelista Mateo utiliza para describir el Reino de los Cielos cuando dice: El reino de los Cielos es semejante a un grano de mostaza que tomó un hombre y lo sembró en su campo. Es ciertamente más pequeña que cualquier semilla, pero, cuando crece es mayor que las hortalizas v se hace árbol hasta el punto de que las aves del cielo vienen y anidan en sus ramas (Mt 13, 31-32). Esta parábola puede verse en la presencia agustiniana en Tanzania que ha crecido y sigue creciendo. Hasta la fecha de hoy aquella semilla pequeña sembrada en Mahanje, hoy ha crecido y extendido en diferentes lugares del país. Hoy por hoy, la Orden Agustiniana en Tanzania cuenta con un total de 65 hermanos con votos, 12 novicios y una treintena de postulantes. Hav más de 8 comunidades religiosas establecidas en Mahanje, Morogoro, Mwanza, Arusha, con la vista de abrir otro en Musoma, Kilimanjaro y Dodoma. El Vicariato cuenta con la presencia de todas las etapas de formación Inicial (Aspirantado- en Madaba, Postulantado en Morogoro, Noviciado en Mkolani Mwanza y Profesorio en Morogoro). En todas las etapas cuenta con una presencia nutrida de hermanos en formación tanto en la Filosofía como en la Teología. Ellos son la garantía y esperanza de la Orden Agustiniana en Tanzania y otros lugares en el futuro. Así se va cumpliendo el primer objetivo y sueño fundacional: promover las vocaciones nativas. En el ámbito Pastoral el Vicariato de Tanzania atiende más de 18 parroquias y templos que cada una de estas parroquias tiene sub-parroquias correspondientes llamadas (Vigango). Cabe destacar que, si los fundadores aterrizaron en Tanzania el día 22 de mayo fiesta de Santa Rita (abogada de los imposibles), pues hoy los agustinos en Tanzania cuentan con un Santuario de Santa Rita en Mwanza que se ha convertido un lugar de peregrinación nacional. En el ámbito educativo es típico en Tanzania que cada parroquia tenga una escuela infantil (Chekechea). Adema los agustinos en Tanzania cuenta con un colegio (St. Agustine Secondary School of Tagaste) situado en Dar es Salaam. En el ranking entra entre las 10 mejores escuelas del país. También acaban de iniciar en Mahanje la escuela de Capacitación para los jóvenes en el ámbito de carpintería, albañilería, mecánico de coches, electricidad, agricultura v granjas. Esto fue uno de los sueños de los fundadores en formar para capacitar en el sentido de que es tarea de la formación académica y técnica el mantener viva la memoria histórica, ya que el recuerdo de la precariedad de la condición humana nos hará siempre libres.



Seminaristas de Mahanje en la iglesia

#### **TANZANIA**



## CONCLUSION: pasado con gratitud, presente con pasión, futuro con esperanza

Me gustaría concluir estas líneas de homenaje al Padre Agustín, Fundador de la Orden Agustiniana en Tanzania, recurriendo a la invitación que el papa Francisco nos hace a los consagrados sobre la tarea de mirar el pasado con gratitud, vivir el presente con pasión y abrazar el futuro con esperanza. El papa Francisco con ocasión del año de la vida consagrada en su Carta Apostólica a todos los consagrados (2014) nos urge a mirar el pasado de la historia del plan salvífico de Dios a través de nuestras instituciones con gratitud. El Santo Padre dice al respecto: "Poner atención en la propia historia es indispensable para mantener viva la identidad y fortalecer la unidad de la familia v el sentido de pertenencia de sus miembros. No se trata de hacer arqueología o cultivar inútiles nostalgias, sino de recorrer el camino de las generaciones pasadas para redescubrir en él la chispa inspiradora, los ideales, los provectos, los valores que las han impulsado, partiendo de los fundadores v fundadoras v de las primeras comunidades. También es una manera de tomar conciencia de cómo se ha vivido el carisma a través de los tiempos, la creatividad que ha desplegado, las dificultades que ha debido afrontar y cómo fueron superadas. Se podrán descubrir incoherencias, fruto de la debilidad humana, y a veces hasta el olvido de algunos aspectos esenciales del carisma. Todo es instructivo y se convierte a la vez en una llamada a la conversión. Recorrer la propia historia es alabar a Dios y darle gracias por todos sus dones". Así sea también para nosotros los agustinos tanzanos hoy, cuando recordamos al Padre Agustín, y a todos los colaboradores que han dejado su huella en la misión agustiniana en Tanzania.

El legado del Padre Agustín Pérez ha quedado además inmortalizado en el himno que él compuso para resumir la identidad agustiniana: Kiagustino Kuishi, Kama Ndugu Kwa Upendo Utawani Kwanza Tu, Moyo Mmoja Kwa Mungu.. Aleluya (El ideal Agustiniano es vivir unidos como hermanos en comunidad teniendo una sola alma y un solo corazón en camino hacia Dios...Aleluya). Este himno lo cantamos en su último adios, sirva como nuestro ASANTE SANA BABA AGUSTINO... Por la ruta que abrió Urdaneta y que siga la tradición...

P. NOLASCO PASKAL MSEMWA.OSA



Los PP. Domingo (Provincial) y Javier (Consejero) con la comunidad de Mahanje en 2023



## COMUNIDAD DE SANTA RITA, INDORE CORAZONES ARDIENTES

Todo comenzó con las palabras de Jesús: "Id por todo el mundo y predicad la buena nueva de que el Reino de Dios está cerca".

San Pablo tenía un entusiasmo y un celo extraordinario por proclamar el evangelio de Jesucristo. Incluso después de 2000 años, cuando leemos sus cartas en el Nuevo Testamento, estamos aún más inspirados como el profeta Elías, quien una vez dijo que su corazón esta quemando dentro como cualquier cosa con el amor ardiente del Dios vivo.

San Agustín tuvo una notable influencia en modelar la Iglesia católica, especialmente en el momento a partir del cual se moldeó la esencia del cristianismo sin perder su valor original a través de sus numerosas predicaciones y escritos. La Iglesia Católica todavía posee muchos de sus escritos clásicos y pastorales. Con el paso del tiempo, la mayoría de sus escritos se habían hecho accesibles al pueblo de Dios. Gracias al trabajo arduo e incansable de innumerables amantes de San Agustín. La pasión por vivir con los amigos que tenía San Agustín convirtió a moldear el cuerpo místico de Cristo, mostrando a los demás que vale la pena seguir el modelo de vida previsto por la primera comunidad apostólica en Jerusalén. Es curioso notar que quiso vivir la vida comunitaria incluso mientras cumplía sus deberes eclesiásticos como Sacerdote y luego como Obispo mostró al pueblo qué hermoso es vivir en armonía los hermanos en comunión dirigidos hacia Dios con una sola mente y un solo corazón independientemente del lugar y del tiempo.

#### La misión de Indore, Madhyapradesh

Los jóvenes agustinos de la India tuvieron la misma llama de misión encendida por la inspiración de todos nuestros predecesores que habían compartido excelentes recuerdos de la vida de misión vivida y experimentada en diferentes continentes del mundo y que habían comprendido el verdadero significado y al propósito del mensaje de Jesús, mientras se dirigía al centro de la India llamado Indore. Madhyapradesh. La mision agustiniana de la India Central comenzó en el año 2013 baio la delegación de Nuestra Señora de Gracia, India, con la dirección especial v las bendiciones del entonces Prior Provincial P. Carlos Morán y sus Consejeros y el P. Roy Manjilikkat, quien era el Superior Delegado de India.

Fue fruto de la decisión tomada en la Asamblea de Delegación que tuvo lugar en Aluva en el 2010 y como el primer paso, algunos de los hermanos que habían terminado su Filosofía, fueron enviados a las zonas de misión ocupadas por los Padres de Kerala que estaban haciendo los servicios en la diócesis de Khantwa, Madhyapradesh. Aquellos hermanos que respetuosamente podrían ser llamados Josué y Calib en el Antiguo Testamento, se convirtieron en los verdaderos pioneros que regresaron y compartieron su experiencia a corto plazo con todos los miembros y, en consecuencia, se influyó en todos los jóvenes agustinos para seguir adelante con las grandes ideas de misión.

A la luz de su primera experiencia, el Consejo de Delegados había decidido abrir una casa alquilada temporalmente muy cerca de una parroquia en Badwani, en la diócesis de Khantwa, Madhyapradesh con



Los PP. Francis, Bosco y Jacob

El P. Bosco en un Viacrucis





el P. Sumesh, osa, y el P. Metro Xavier, osa, junto con tres hermanos que habían terminado sus estudios de Filosofía, pasando su período especial con una experiencia misionera única. Después de pasar un año en la diócesis de Khantwa, el Consejo ha opinado que se debe trasladar a la diócesis de Indore teniendo en cuenta abrir un proyecto educativo donde se entienda que se pueden hacer más posibilidades educativas del futuro sin afrontar muchas dificultades iniciales, como Indore es comúnmente conocido como el centro educativo de Madhyapradesh.

A finales de 2014, la comunidad se trasladó a Manyata Nagar, Indore, El P. Sumesh y el P. Metro Xavier inicialmente continuaron, pero luego el P. Sumesh regresó a Kerala v el P. Vipin se ha asignado como el Prior de la casa. Durante el mandato del P. Vipin, el Provincial P. Javier Antolín y su consejo habían acordado la sugerencia del Conseio Delegado de tener un terreno más cercano a nuestra comunidad para que los residentes pudieran conocer en el futuro el proyecto escolar adecuado y finalmente la comunidad había descubierto el terreno actual con un pequeño edificio sin terminar que está a solo un kilómetro del área de Manvata Nagar. En ese momento, la Delegación se convirtió en Vicariato bajo la dirección del P. Shiju Varghese y pensó en la construcción de un edificio comunitario en el terreno. Mientras tanto, el P. Vipin regresó a Kerala y el P. Anilkumar, recién ordenado, se unió a la comunidad. La comunidad se estableció oficialmente en el año 2014. Nuevamente en el año 2019. el P. Metro Xavier regresó a Kerala y el P. Jacob Mullassery se convirtió en Prior de la casa.



El P. Jacob en el Centro Penitenciario de Indore

En aquellos días ya sabemos que la comunidad vivía en una casa alquilada y aunque era una casa pequeña, muchas personas que vivían cerca de la casa, asistían a todas las celebraciones litúrgicas que



Los PP. Bosco y Jacob con profesores

realizaban la comunidad. La gente asistía a las celebraciones con gran alegría y amor pensando que sería declarada en futuro como una cuasi Parroquia por la diócesis.

Con el paso de los años, hubo una fuerte opinión sobre la construcción de un nuevo edificio comunitario en el terreno comprado. Por la gracia de Dios, en el año 2021, justo después del Covid-19, el 16 de Febrero la nueva casa fue bendecida por Mons. Chacko Thottumarickal, obispo de Indore, en presencia del Vicario Regional P. Shiju Varghese y algunos otros Padres Agustinos. Tiene una pequeña capilla en el piso bajo, una habitacion pequeña para los huéspededes y cuatro habitaciones para la comunidad en el primer piso.

## ¿Cuál es nuestra verdadera misión en esta llamada tierra de misión?

Para responder a la pregunta, es necesario comprender la situación actual política y religiosa de Indore y Madhyapradesh en general. Nuestra idea básica es abrir un colegio cuanto antes posible y, si el proyecto educativo está disponible para realizarse en la región de Indore, sería un lugar ideal para empezar. La comunidad ha ido esperando intensamente tener una institución educativa bajo la bandera de



los agustinos y está firmemente convencida de que el sueño se hará realidad sin mucha demora.

Desde el momento en que empezamos a vivir en Indore, la comunidad buscaba incesantemente una escuela en las proximidades de nuestra casa actual. La disponibilidad de terreno en Indore está muy restringida debido al valor creciente de la parcela y a la disponibilidad de terreno suficiente.

La situación política y religiosa de Madhyapradesh en general ha cambiado drásticamente en comparación con los años anteriores. El escenario actual es todo favorable para el grupo religioso dominante (Hindu) y entre ellos un grupo fanático que crea ciertos problemas imprevistos que apuntan directamente a todas las instituciones cristianas que funcionan normalmente y sirven al país desde hace muchos años. Hoy en día, diez estados de la India como Madhyapradesh, Uttar Pradesh, Hariyana, Chathisghad, Gujarat, etc. han promulgado el llamado lev de anti-conversión que establece que se deben prohibir todo tipo de conversiones forzadas. Aunque está destinado únicamente a las conversiones forzadas, en realidad ninguna conversión es posible porque es una forma de capturar y desmoralizar a todos los líderes cristianos acusándolos de acusaciones falsas diciendo que están plenamente comprometidos en la conversión. En las Constituciones de la India, se dice claramente en el articulo 25 sobre la libertad religiosa. Es decir, todos los ciudadanos de la India, tiene derecho a creer y proclamar lo que cree en público sin miedo. En las cárceles del centro de la India, se encuentran en la actualidad unos 300 líderes cristianos, entre ellos sacerdotes y monjas católicos, son víctimas reales y se enfrentan a las falsas acusaciones de la ley de anticonversión.

Se entiende que mediante la enmienda de la Ley de recibir las contribuciones extranjeras promulgada en el año 2020, alrededor de 20000 organizaciones no gubernamentales que tenían permiso para recibir contribuciones extranjeras han sido detenidas abruptamente sin dar muchas explicaciones y las 60000 ONG restantes también cesarán categóricamente en un futuro próximo.

De hecho, las minorías en este país están siendo silenciadas políticamente, controlando sus derechos constitucionales sin afectar la imagen del país durante los últimos ocho o nueve años. Año tras año, la gravedad se va notando, especialmente en todas las zonas del centro-noreste de la India.

En este momento, la Iglesia en la India está buscando nuevos métodos de evangelización y entre ellos el más destacado es a través de los medios de comunicación. La diócesis de Indore tiene un centro de transmisión de televisión y, aunque su mantenimiento es muy caro, las sesiones se desarrollan con gran número de espectadores. Algunas escuelas cristianas también dan importancia a la evangelización de los medios de comunicación, abriendo estaciones de radio y dando muchas oportunidades a los laicos.

Otro hecho interesante es que casi todos los medios públicos prácticamente sirven a la política partidista y no hacen la menor voz por el bien común del pueblo, como si no hubieran visto la situación. De lo contrario, el funcionamiento de los canales estaría en peligro.

Hoy en día no es posible visitar algún pueblo y proclamar abiertamente el mensaje de Jesús. Para cualquier participación social, los misioneros están adoptando otro método que incluye programas de autoayuda para mujeres y de tal manera que las mujeres marginadas sean capaces de liderar la familia y la comunidad. Esto tam-

P. Jacob con parroquianos en Indore



bién se hace con la ayuda del presidente Panchayath y de líderes destacados de otras comunidades.

También nos sumamos al apostolado de la pastoral penitenciaria que está muy arraigado en la diócesis, ayudando a los cautivos a comprender su situación y trabaja a través de determinados programas de rehabilitación visitando periódicamente las cárceles en un nivel de Provincia y centrales. Incluso hoy en día algunas autoridades que no están a favor de los cristianos se niegan a prestar tal ayuda.

Las escuelas y colegios sobreviven hasta cierto punto, pero los albergues cercanos a los colegios, dirigidos por religiosos en particular, están siempre bajo estricto escrutinio y detectan cualquier defecto menor y exageran como si los sacerdotes y las monjas estuvieran constantemente involucrados en tales malas prácticas. Saquear las oficinas de los colegios y profanar los lugares sagrados de los católicos, así como saquear las iglesias y las estatuas de Jesús y otros santos gritando consignas anticristianas.

Todo el mundo sabe que sólo las instituciones educativas cristianas son capaces de promover los valores humanos y la

educación no parcial. Incluso una fuerza que ha sobrevivido a lo largo de los siglos está en juego en estos días.

Aunque la misión parece golpeada hasta cierto punto en este momento de la historia, de todos modos no cesará porque es la misión de Jesús y se espera que él encuentre nuevas formas de proceder como es su misión que estamos propagando día a día. Es un momento para tomarnos de la mano y orar incesantemente por la armonía, la unidad y un mañana lleno de paz.

El Rev. P. John Bosco, inspirado por la misión en el norte de la India, canceló la decisión principal de ir a Australia y se unió a la comunidad de Indore en septiembre de 2022. El P. Francis Kothakath también es nombrado miembro de la comunidad en 2024, pero debido a Las condiciones climáticas extremas de Madhya Pradesh continúan en Aluva y realizan posibles ministerios allí. El P. Jacob y el P. Bosco están ayudando al párroco satisfaciendo las necesidades espirituales, como visitar a las familias durante la temporada de Pascua para bendecir las casas, realizar programas de villancicos, ayudar a organizar reuniones comunitarias cristianas básicas y dar viáticos para los enfermos y los ancia-



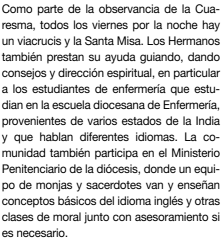
P. Jacob con parroquianos en Indore



nos de Manvata Nagar donde los Padres Agustinos vivieron en una casa alquilada durante casi 7 años y Bicholi Hapsi donde la comunidad tiene la nueva casa.

En los alrededores residen unas 40 familias católicas de diferentes orígenes

culturales y lingüísticos y algunas asisten con mucha regularidad a la Eucaristía diaria. Todos los días por la mañana hay Santa Misa a las 7 y todos los jueves por las tardes hay Santa Misa, Adoración y Novena en honor de San Agustín.



En la diócesis de Indore, uno encuentra con asombro cómo varias monias con diferentes idiomas y antecedentes culturales, representando a varias congregaciones, sirven con entusiasmo y espíritu misionero con celo apostólico para difundir el evangelio mediante la participación en diversas actividades misioneras. Por el momento nuestra comunidad agustiniana realiza retiros, confesiones a las hermanas pertenecientes a diferentes congregaciones y se celebran eucaristías para comunidades donde los sacerdotes diocesanos y otros religiosos no pueden asistir. La diócesis tiene una política muy positiva de realizar la misión con la ayuda de todos los misioneros religiosos disponibles y, a su vez, los religiosos colaboran de todo corazón con la diócesis para la elevación de los pobres y marginados.

Con el nuevo liderazgo del Revsmo Padre Provincial, Domingo Amigo y sus Consejeros y el liderazgo del Revdo Padre Wilson Inchirappu y sus Consejeros de Vicario Regional de la Provincia de San Juan de Sahagún, han visitado varias ocasiones en Indore para abrir una Institución educativa y las discusiones continúan. Esperamos que la comunidad pueda involucrarse pronto en la misión educativa de Indore.

P. JACOB MULLASERY, OSA (Prior, St.Rita's community, Indore)



Los PP. Bosco, Jacob y Francis



P. Jacob con profesores y alumnos de la Escuela de Enfermería en Indore

#### ONG AGUSTINIANA



## ONG AGUSTINIANA INFORME 2023-2024

En esta nueva edición del anuario DIÁSPORA, te queremos contar algunas de las cosas que ha llevado a cabo la Asociación, en relación con los proyectos de desarrollo y de emergencia con los que ha colaborado, y con los que va a colaborar.

#### Año 2023

Para la campaña de ese año, la ONG Agustiniana se había comprometido en apoyar 9 proyectos (8 de desarrollo y 1 de emergencia). Los **proyectos de desarrollo** se han llevado a cabo en: Argelia (1), Kenia (1), República Dominicana (1), Cuba (1), Panamá (1), Honduras (2) y Argentina (1).

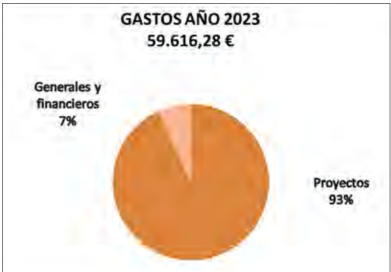
Dichos proyectos están localizados en las misiones encomendadas a la Provincia Agustiniana de San Juan de Sahagún, a las Agustinas Misioneras y a las Agustinas Hermanas del Amparo. Tres instituciones que tienen a San Agustín como patrono y beben de la misma espiritualidad agustiniana.

Así, a las Agustinas Misioneras se les ha continuado apoyando en el funcionamiento de la "Biblioteca y centro cultural Ben Cheneb", en Argelia, con 3.000 Euros. También se ha ayudado con becas para estudiantes en la escuela de Secundaria Sta. Rita, en Kenia, con 6.000 Euros. Y, finalmente, se les ha enviado 3.000 Euros para pagar el sueldo de una persona que esté al frente del "Departa-



Consultorio odontológico en Cofradía, Honduras





mento Psicopedagógico" de la escuela albergue en Cafayate, Argentina.

De igual manera, la ONG Agustiniana ha remitido 7.500 Euros a las Agustinas Hermanas del Amparo, con la finalidad de que compren el instrumental técnico necesario para la "Sala de odontología", que se encuentra en el dispensario Sagrado Corazón de Jesús, situado en la ciudad de Cofradía, Honduras.

En cuanto a la Provincia Agustiniana de San Juan de Sahagún, se han entre-



gado a la Delegación de Cuba los 11.000 Euros solicitados para la compra de alimentos. De esta manera pueden seguir



Biblioteca y Centro Cultural en Argel, Argelia

funcionando los tres comedores populares que tiene a su cargo la parroquia de San José, en Puerto Padre, Las Tunas.

Junto con esto, se hicieron llegar 6.000 Euros al Vicariato de Panamá, para el pago salarial del personal que atiende la "Residencia estudiantil P. Moisés González" en Llano Ñopo, Tolé.

Y, finalmente, al Vicariato de las Antillas se le otorgaron 6.000 Euros para "60 becas de estudio" para niños/as de la zona de La Vega, en la República Dominicana; y, a la Delegación Ntra. Sra. de la Paz de Centroamérica, 10.000 Euros para la compra de un vehículo con el que atender los pueblos de la montaña del Merendón, en la Parroquia El Carmen, en Cofradía (Honduras).

Biblioteca y Centro Cultural en Argel, Argelia



De estos ocho proyectos de desarrollo, 5 han sido para educación (24.000 Euros); 1 para sanidad (7.500 Euros); 1 para pastoral (10.000 Euros) y 1 para insumos de alimentos (11.000 Euros). El total de la subvención empleada ha sido de 52.500 Euros.

En cuanto al **proyecto de emergencia**, los 3.000 Euros que se habían presupuestado para el año 2023, se han distribuido de la siguiente manera: 1.500 Euros para los damnificados del terremoto de Marruecos y 1.500 Euros para los de las inundaciones en Libia.

#### Año 2024

En la Asamblea General Ordinaria de Asociados/as del mes de marzo de este año, se han aprobado los proyectos correspondientes para la campaña del 2024. Al igual que en el año anterior, los beneficiarios han sido las misiones de la Provincia Agustiniana de San Juan de Sahagún, las Agustinas Misioneras y las Agustinas Hermanas del Amparo.

Los lugares donde se localizan los proyectos son en África (Argelia y Tanzania), en el Caribe (República Dominicana), en Centroamérica (Panamá y Honduras) y en América del Sur (Perú y Argentina). En cuanto a las áreas de actuación son educación, infraestructuras, sanidad y pastoral.

A las Agustinas Misioneras se les ha concedido la subvención para tres proyectos. El primero, de 3.000 Euros, para apoyar el trabajo con la población inmigrante en Argel (Argelia); el segundo, de 6.000 Euros, para renovar la parte del hospital dedicado a maternidad que hay en Mahanje (Tanzania); y, el tercero, de 3.000 Euros, para el funcionamiento del Dpto. Psicopedagógico de la escuela albergue de Cafayate (Argentina).

Con respecto a las Agustinas Hermanas del Amparo, se van a enviar 6.000 Euros para el arreglo del dispensario médico y centro de día que tienen las Hermanas en la ciudad de Cofradía (Honduras). Aunque este proyecto es

### **ONG AGUSTINIANA**

muy grande, en cuanto al dinero que necesitan para lograr el objetivo propuesto, desde la ONGA hemos querido tener este pequeño gesto de apoyar con la cantidad de dinero aprobada.

A la Provincia Agustiniana de San Juan de Sahagún se le han aprobado cuatro proyectos. El de la República Dominicana, que es continuación del año 2023, pues son 6.000 Euros para el apadrinamiento de 60 niños/as, con el fin de que puedan ir al colegio. En cuanto al de Panamá, los 6.000 Euros concedidos son para el arreglo de la cocina y comedor del seminario agustiniano.

Las misiones de Iquitos (Perú), recibirán 4.700 Euros para arreglar las capillas de 10 pueblos que se encuentran a lo largo de los ríos de la Amazonía. Finalmente, en Salta (Argentina), con los 6.000 Euros adjudicados, podrán avanzar un poco más en la construcción del complejo social-deportivo que están llevando a cabo en dicho lugar.

Para concluir, queremos, desde este anuario DIASPORA, agradecer a

todos los Asociados/as y colaboradores/as, el apoyo económico que otorgan para que los misioneros y misioneras puedan seguir trabajando en bien



ONG



Comedor popular parroquial en Cuba

de aquellos que más lo necesitan. ¡Que el Señor les bendiga por su generosidad!

FR. MARCELNO ESTEBAN BENITO Presidente ONGA



Residencia estudiantil en Llano Ñopo, Tolé, Panamá



## SECRETARIADO DE MISIONES, JUSTICIA Y PAZ DE LA PROVINCIA DE SAN JUAN DE SAHAGÚN

## Proyectos de cooperación al desarrollo

Desde el Secretariado se adjudicaron en el mes de octubre de 2023, a las comunidades y apostolados de la Provincia de San Juan de Sahagún en España y Portugal, los proyectos de cooperación al desarrollo que llevan a cabo los agustinos en distintos países del mundo.

Hoy, queremos aprovechar el espacio que nos brinda el anuario DIASPORA, para dar a conocer dichos proyectos.

En primer lugar, las organizaciones españolas a través de las cuales se realiza la sensibilización y la captación de recursos económicos son: ONG CEBU, ONG AGUSTINIANA, ONG IQUITANZ, ONG VILLANUEVA y la Fundación REDA.

Seguramente conoceréis a algunas de ellas, pues llevan bastantes años presentes en los apostolados agustinianos, como son los centros educativos, parroquias, templos no parroquiales, colegios mayores, etc.... dando a conocer las misiones que tienen los agustinos, tanto en España como fuera de España.

En segundo lugar, en la campaña del curso 2023-2024, los puestos de misión a

los que se ha apoyado se encuentran localizados en Panamá, República Dominicana, Perú (Iquitos), Argentina, Tanzania, Mozambique (agustinas misioneras), India y España.

Y, en tercer lugar, los proyectos a los que han ido dirigidos los esfuerzos de las organizaciones agustinianas que se han citado anteriormente son:

**Panamá:** Becas de estudios, arreglo comedor del seminario.

**República Dominicana:** Becas de estudio, alimentos, microcréditos, construcción de viviendas.

**Perú (Iquitos):** Arreglo de capillas en pueblos del río, oficina de derechos humanos

**Tanzania:** Construcción de dos templos, promoción de la mujer de la tribu Masai, taller de carpintería.

**Mozambique:** Funcionamiento de la misión de las agustinas en todos sus aspectos.

**India:** Arreglo de los baños y cancha deportiva de un colegio.

Argentina: Fútbol educativo, apoyo escolar, construcción de un centro so-

cial-deportivo.

**España:** Proyecto "Catalejo" de apoyo escolar en San Sebastián de los Reyes (Madrid) para niños, adolescentes y jóvenes.

#### Ayudas de emergencia

En el mes de septiembre de 2023, Marruecos sufrió un potente terremoto, el más grande registrado en el país en 120 años. A su vez, Libia tuvo unas inundaciones nunca vistas con anterioridad. En ambos casos, hubo muchas víctimas mortales y heridos, así como desplazados por el derrumbe de viviendas, infraestructuras, etc.

Ante estas dos situaciones de emergencias, el Secretaria-



Proyectos de cooperación y desarrollo de los Aqustinos

## SECRETARIADO DE MISIONES, JUSTICIA Y PAZ

do de Misiones, Justicia y Paz vio la necesidad de hacer un llamamiento a la solidaridad de todas las personas, tanto religiosos como laicos, que viven y trabajan juntos en los distintos apostolados que tiene la Provincia Agustiniana de San Juan de Sahagún en España y Portugal.

De esta manera, se convocó una campaña de recogida de dinero para enviar a dichos lugares. Y, dado que en ambos países no está presente la Orden de San Agustín, se buscaron organizaciones que sí trabajan en esas zonas desde hace tiempo, apoyando a las poblaciones más necesitadas y vulnerables.

Teniendo en cuenta lo dicho, gracias a las donaciones recibidas en el Secretariado por parte de instituciones y personas particulares, se pudieron enviar 50.000 Euros a Marruecos a través de Manos Unidas y, otros 50.000 Euros a Libia por mediación de Cáritas.

Otra de las situaciones de emergencia a la que el Secretariado de Misiones, Justicia y Paz de la Provincia de San Juan de Sahagún ha querido prestar atención ha sido la que sufre, desde octubre de 2023, la tierra de Palestina, en Oriente Próximo. Son miles los muertos que, hasta el momento, ha provocado la situación de violencia armada que se da en dicha zona.

A las víctimas mortales hay que sumar los miles de personas que han tenido que abandonar el lugar donde vivían, tenían su casa y trabajo, debido a la violencia desatada y buscando lugares más seguros donde asentarse. Es el drama de los desplazados a los que les faltan el acceso a alimentos, agua potable, vivienda, asistencia sanitaria.

Ante esta situación de emergencia, de crisis humanitaria, el Secretariado se ha unido a Cáritas Jerusalén en el trabajo que está realizando en Gaza. Para ello convocó una campaña de recogida de donativos durante la cuaresma pasada, y que sigue abierta en estos momentos en que se edita esta publicación.

Queremos dar las gracias, desde este Anuario DIASPORA, a todas las personas e instituciones que han hecho posible la solidaridad agustiniana con los proyectos de cooperación al desarrollo y las situaciones de emergencia que, desde el Secretariado de Misiones, Justicia y Paz de la Provincia Agustiniana de San Juan de Sahagún hemos querido tener presentes en este año 2023-2024.

FR. MARCELNO ESTEBAN BENITO Coordinador Secretariado de Misiones J. y P.



Cartel de la campaña de Ayuda a Marruecos



Cartel de la campaña de ayuda a Tierra Santa



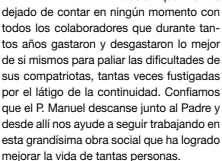
# LOS CAMPOS DE LA VEGA, AL LADO DE LA MIGRACIÓN EN LA MISIÓN

La verdadera generosidad para el futuro consiste en entregarlo todo al presente

Albert Camus

Este curso 2023 – 2024 ha sido especialmente particular para la ONG Villanue-

va. Tras el repentino fallecimiento del
P. Manuel Mecández, presidente de
COPADESA, brazo
social de la ONG
en los campos de
la Vega, hubo que
replantear la organización y la gestión de esta obra
social que no ha



Desde esta ventana damos la bienvenida al P. Óscar Jiménez, prior de la comunidad de la Vega y quien será responsable religioso de COPADESA. Así mismo a Yubelkis, una joven vegana que se ocupará de la parte administrativa, de la comuni-



P. Manuel Mecández, Presidente de Copadesa

Construcción de nuevas viviendas



cación y de la gestión más directa junto al equipo que como participaba, durante tantos años ha trabajado eficazmente en esta obra.

La misión de la ONG Villanueva en España es preparar, organizar y llevar a cabo actividades que puedan resultar solidariamente beneficiosas para poder hacer frente a todos los proyectos que desde la Vega se impulsan cada año. La sensibilización, el acercar el mundo de los campos y su realidad a nuestros alumnos, padres, profesores, antiguos alumnos y asociaciones varias es crucial para que la trasparencia sea la garantía de que todo lo trabajado, todo lo ejecutado llega a feliz término. En este curso, entre todos los proyectos que describiremos, ha tenido un especial peso v un considerable reconocimiento la construcción de viviendas. Desde el fondo de solidaridad de la Provincia San Juan de Sahagún se destinaron fondos suficientes para la construcción de diez viviendas y una más, que ha sido subvencionada por las actividades llevadas a cabo por el colegio agustiniano de la Vega, el proyecto se denomina "la casa de colores". Once viviendas aparecen con un rostro amable, una sonrisa de agradecimiento, una ternura especial de unión indisoluble entre los padres que abrazan a sus hijos porque han podido acceder a un hogar digno. Es el resultado, no solo de una construcción de blocs, sino del abrazo de una familia que comienza a constatar que otro tipo y estilo de vida es posible. Era habitual, así estaba planificado en las construcciones anteriores que las viviendas se hicieran sin el aseo en el interior. Las últimas cinco construidas se han replanificado nuevamente incorporando el aseo al interior. Junto a la construcción de viviendas, provecto puntero por el beneficio incuestionable que supone para tantas familias, están otro tipo de proyectos que jalonan la obra de la ONG en los campos de la Vega. El proyecto de ningún niño desnutrido si-

#### ONG VILLANUEVA

gue vigente y con mucha fuerza. El reparto de leche para los lactantes y elementos de primera necesidad son dos de las acciones clave de este proyecto. Apadrinar es tomar parte fundamental en la vida de los niños y jóvenes, de aquellos que quieren tener una oportunidad de estudiar, de formarse, de equilibrar el estudio con el ocio y la formación con la preparación para un mañana en porvenir. Más de 150 apadrinados y otros tantos beneficiados de útiles escolares para comenzar el curso, es otro de los acicates de COPADESA como actuante inmediato en el lugar. Los microcréditos de agricultura en un país tropical con desajuste meteorológicos en abundancia son el baldón para aquellos agricultores y agricultoras que han visto en desmayo su trabajo agrícola y que necesitan una ayuda adelantada para poder paliar la devastación con una nueva siembra y cultivo.

Materialmente COPADEA en particular y la ONG Villanueva en general presta un servicio social de unas medidas espectaculares. Esto no puede separarse de una formación humana, afectiva, psicológica y en general de apoyo a otro tipo de necesidades que por no aparecer como públicas no quiere decir que no existan. Nos referimos a la violencia doméstica, tantas veces oculta y solapada por falsos discursos que pretende disculpar lo que de fondo hay de verdad. Por ello son muy importantes los talleres que COPADESA organiza para este fin. Se estudia y se valora la situación social de las comunidades y en aquellas donde se vea alguna dificultad que pueda derivar en conflicto agravado se plantea adelantadamente una formación en forma de taller. Todas estas sesiones de formación pretenden sensibilizar, alertar, formar y preparar a las distintas personas de los campos, para intentar dotarles de recursos personales para poder afrontar de una manera ordenada las controversias que pudieran aparecer. Preparar estos talleres supone buscar y solicitar la colaboración de personas cualificadas y capacitadas para transmitir y enseñar con tacto y tiento. El fin de todas estas acciones es la

promoción social de las personas y de las familias. la cohesión social de las comunidades y de los campos y el desarrollo de una red relacional que propicie una mejor adaptación al tiempo actual. En palabras

de Henry Adams, historiador estadounidense del siglo XIX. la educación tendría que intentar reducir los obstáculos. disminuir la fricción, fortalecer la energía, y debería enseñar a la inteligencia a reaccionar, no al azar sino por elección, ante las líneas de fuerza que contraen su mundo.



Uno de los temas que se ha querido Familia de La Vega, recibiendo ayuda plasmar como eje vertebrador de la revista Diáspora para este curso era el fenómeno de la migración. Este es uno de los elementos propio del ser humano desde este como tal, hoy por diversos motivos, sociales, políticos, de refugio, o económicos, se han convertido en uno de los más actuales de la historia reciente. Decidir salir de tu casa y de tu patria, al estilo de Abrahán que obedeció el mandato de Yahvé: sal de tu tierra, de tu patria y de la casa de tu padre, hacia la tierra que te mostraré. Haré de ti una gran nación, te bendeciré haré famoso tu nombre y serás una bendición (Gn. 12, 1-3) supone romper en cierta medida con una cultura, una tradición y un cordón umbilical que no siempre resulta positivo y fructífero para quienes emprenden esta tarea, primero por los que llegan y luego por los que reciben. Esta situación social afecta también.



FLP. Víctor con una anciana

Alumnos recibiendo material escolar







Acogida de migrantes

como no, a las familias de las comunidades de nuestros campos en La vega. Así referido a lo que nos ocupa, la emigración como tal, dio inicio en algunos de estos campos en la década de 1990 - 2000, referimos a las Yayas, a Rancho Abajo, a las Yerbas y a Bacui. Esta decisión es el resultado lógico de una pretensión por buscar una mejor calidad de vida, un futuro más prometedor guiados hacia la vieja Europa. Esta misma esperanza compartían también los habitantes de los campos e Barranca y también Bacui, que focalizan su deseo de ampliar horizontes mirando hacia los EEUU. Junto a esta emigración que vincula a nuestra gente de los campos, hay otra emigración del campo a la ciudad, una emigración urbana que en principio es por mejorar la calidad escolar y que después conculca en buscar una mejoría laboral y salarial en su vida profesional.

Junto a la emigración como movimiento social que desplaza, encontramos también la inmigración, hecho este que se ha dado en los últimos años sobre todo con la población haitiana del país vecino que desde el terremoto en enero de 2010 y las consecuencias del mismo, ha provocado que la vida con cierta holgura esté totalmente desvanecida, de ahí el paso a República Dominicana en general y a los campos de la Vega en particular. Participan de los proyectos y de los servicios que presta

COPADESA como cualquier ciudadano más. En el mismo colegio Agustiniano de la Vega hay estudiantes integrados y colaborando en proyectos de ayuda social, como es el proyecto UMA (una mano amiga).

La presencia mayoritaria de esta inmigración la encontramos en los campos de Barranca, Bacuí, las Yerbas, las Yayas, Jamo, la Jardeta... Su integración queda patente en su trabajo en el mundo de la agricultura, la construcción, el servicio doméstico y en servicios de transporte público. No obstante, queda mucho trabajo por hacer, hay que superar la discriminación por prejuicios, hay que dejar reposar la historia y superarla, sería bueno una integración no solo laboral sino también social y cultural, buscando siempre y en todo momento, más lo que une que lo que separa. En definitiva, el asunto de migración, afecta indudablemente en nuestra presencia en los campos de la Vega en República Dominicana, es un hecho histórico y social, nunca un problema irresoluble.

Finalmente, desde esta oportunidad que tengo para expresar nuestro buen hacer como ONG Villanueva, quiero agradecer sinceramente la colaboración e implicación de hermanos de la comunidad de la Vega, a todo el equipo de COPA-DESA que creció, se formó a la sombra del P. Manuel Mecández (q.e.p.d) y que ha cogido el testigo con una profesionalidad, una entrega y un orgullo dignos de mencionar y reconocer. Así mismo a la junta directiva de la ONG Villanueva, y a tantos socios, religiosos, profesores, padres, alumnos y exalumnos que, de una manera u otra, colaboran en la buena marcha de tantas acciones encaminadas al beneficio de nuestro semeiante, materializado este y encarnado, en el rostro amigo de tantas familias vinculadas a nosotros y copartícipes de nuestra espiritualidad agustiniana.

Cuando te inspira un objetivo importante, un proyecto extraordinario, todos tus pensamientos rompen sus ataduras: tu mente supera los límites, tu conciencia se expande en todas direcciones y tú te ves en un mundo nuevo y maravilloso. Las fuerzas, facultades y talentos ocultos cobran vida, y descubres que eres una persona mejor de lo que habías soñado ser.

Patanjali, filósofo indio

P. VÍCTOR FERNÁNDEZ SANTOS, OSA Presidente de la ONG Villanueva

Acogida de migrantes



#### ONG IQUITANZ

# CREANDO ESPACIOS DE ENCUENTRO EN IQUITANZ

"Los gozos y esperanzas, las tristezas y angustias de los hombres de la época actual, sobre todo de los pobres y afligidos de toda clase, son también los gozos y esperanzas, las tristezas y angustias de los discípulos de Cristo. Nada hay auténticamente humano que no halle eco en su corazón." (GS 1)



Logo de Iquitanz

Los fenómenos migratorios han sido una constante en la historia de la humanidad. Grupos más o menos numerosos de personas dejan atrás sus raíces, su cultura y, en muchos casos, sus seres queridos, en busca de un futuro mejor que el presente que les ha tocado vivir. El S. XXI está conociendo un importante aumento en la intensidad de estos flujos migratorios en occidente. En particular, España tiene hoy por hoy uno de los más importantes porcentajes de población migrante de toda Europa.

Esta realidad nos interpela, pues como miembros de la gran familia humana estamos llamados a convivir con quienes habitan junto a nosotros, en nuestros pueblos y ciudades. Somos conscientes de que la convivencia no siempre se hace fácil, pero es más compleja si cabe para quienes tienen que dejar atrás su tierra y a sus gentes para hacerse sitio en un ambiente ajeno y, en ocasiones, hostil.

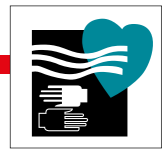
La Iglesia no vive de espaldas a estos procesos, pues el Evangelio es claro al respecto y el magisterio eclesial se ha pronunciado repetidamente acerca de la necesidad ética de evitar cualquier tipo de discriminación, de respetar las peculiaridades socioculturales y de buscar caminos de integración. Y no solo de palabra, sino también con hechos; grupos cristianos se han implicado activamente en iniciativas prácticas para acoger, integrar y acompañar a las personas inmigrantes que viven entre nosotros.

Para la familia agustiniana esta realidad tampoco puede resultar extraña. Nuestra secular tradición misionera, que ha integrado en su razón de ser la joven Provincia de San Juan de Sahagún, nos invita a vivir desde una actitud de apertura al diferente, asumiendo la diversidad cultural como una fuente de enriquecimiento mutuo. Así como nuestros misioneros agustinos, a lo largo de una larga historia, han dado ejemplo de apertura en pro del intercambio cultural, hoy en nuestras latitudes europeas necesitamos también ese talante misionero.

Hace ya 30 años que en el Colegio Urdaneta de Loiu, Vizcaya, vio la luz la Asociación no gubernamental Iquitanz. Nació fruto del deseo de muchas personas del colegio (laicos y religiosos) de tender puentes con las misiones, ante todo educando en actitudes de conocimiento mutuo, tolerancia, respeto y acogida. Los proyectos de desarrollo que se han afrontado a lo largo de estas tres décadas no son un mero modo de recaudar dinero "para hacer cosas", sino que su primera finalidad es la de educar a niños, jóvenes y adultos en todos los valores que conlleva una auténtica acti-

tud misionera. Quien se siente hermanado con los habitantes de Perú, Tanzania o India estará preparado para tener una actitud fraterna hacia quienes habitan entre nosotros en nuestros pueblos y ciudades.

Durante el año 2023, en Iquitanz po-





Cartel solidario de Iquitanz.

Albergue El Huambrillo, Iquitos, Perú





demos decir con satisfacción que hemos afrontado con éxito uno de los obietivos que

> nos fijamos, que no fue otro que el de apoyar el

> proyecto del Albergue de niñas El Huambrillo en Iquitos (Perú). El año anterior nos quedamos a las puertas del reconocimiento por parte de la Diputación Foral de Bizkaia; un año

después, con las modificaciones que se nos propusieron, conseguimos una subvención oficial de 120.000 €. A ello sumamos la aportación por parte de particulares y de diversas comunidades agustinianas de la geografía española. El proyecto va adelante, y con la 2ª fase que se desarrollará en el año 2024 esperamos que las niñas de dicho albergue

puedan disfrutar de un centro muy renovado que les permita una vida digna.

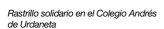
Las familias y el personal del Colegio Urdaneta se han volcado en el apoyo a otro proyecto importante en Perú, en particular en la remota localidad de Intuto, en el Río Tigre. Nuestro compromiso solidario está haciendo posible la Instalación de una emisora de Radio en la Parroquia San Agustín de dicha población, que será una prolongación de las conocidas emisoras eclesiales loretanas "La voz de la selva" y "Radio Ucamara". Con más de 30.000 euros se ha dado un espaldarazo importante a la implantación de la emisora.

Por otra parte, seguimos cooperando con otras organizaciones hermanas, como son la ONG Agustiniana y la Delegación de Manos Unidas en Bilbao. Así mismo, el área de Apadrinamientos de nuestra Organización sigue adelante con el apadrinamiento de menores y con las becas de estudios en el Vicariato Apostólico de Iquitos, así como con el provecto de hábitos saludables para los niños de Sant Roc, en Badalona.

Iquitanz no olvida que todo esto nace de una labor de sensibilización, que se desarrolla a través de actividades como el Bocata solidario, la campaña del Uniforme solidario v el programa radiofónico diario durante una semana La voz de Urdaneta. Todas estas actividades han tenido lugar dos veces a lo largo del año.

De un modo esquemático, Iquitanz ha afrontado en el año 2023 los siguientes proyectos:





Carrera solidaria en el Colegio Urdaneta



| PERÚ                                                                                                                                           |                                                                      |                             |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--|
| PROYECTO                                                                                                                                       | ENTIDAD BENEFICIARIA                                                 | SUBVENCIÓN<br>CONCEDIDA (€) |  |
| Mejora de las condiciones vitales de las niñas<br>vulnerables residentes en el Albergue el Huambrillo<br>y alrededores (Iquitos, Perú). Fase I | Vicariato Apostólico de Iquitos                                      | 140.000,00                  |  |
| Instalación emisora radial                                                                                                                     | Parroquia San Agustín de Intuto –<br>Vicariato Apostólico de Iquitos | 31.700,01                   |  |

| COOPERACIÓN CON OTRAS ENTIDADES                                                    |                                      |                             |  |
|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------|--|
| PROYECTO                                                                           | ENTIDAD BENEFICIARIA                 | SUBVENCIÓN<br>CONCEDIDA (€) |  |
| Mejora de la calidad de la enseñanza primaria en tres escuelas en la región de EZO | Manos Unidas Bilbao<br>Sudán del Sur | 2.500,00                    |  |
| Jornada de las misiones agustinianas 2023                                          | Proyectos ONGA                       | 2.500,00                    |  |

#### **ONG IQUITANZ**



| APADRINAMIENTOS Y BECAS DE ESTUDIO |                                 |                             |  |
|------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------|--|
| PROYECTO                           | ENTIDAD BENEFICIARIA            | SUBVENCIÓN<br>CONCEDIDA (€) |  |
| Apadrinamiento de menores          | Vicariato Apostólico de Iquitos | 8.00,00                     |  |
| Becas de estudios                  | Vicariato Apostólico de Iquitos | 2.000,00                    |  |



Proyecto de una nueva antena de radio para Iquitos



Profesores de Urdaneta colaborando en el "bocata" solidario

Además de afrontar estos proyectos, Iquitanz y el Colegio Urdaneta Ilevan más de 20 años haciendo una apuesta firme por el Comercio Justo. Cooperamos así en la búsqueda de una mayor justicia global en lo económico, social, humano y medioambiental, a través de un modelo comercial solidario y alternativo al convencional que persigue el desarrollo de los pueblos y la lucha contra la pobreza. Se basa en:

- Crear condiciones laborales y salarios justos para los productores de países empobrecidos, que les permitan vivir con dignidad.
- Evitar la explotación laboral infantil.
- Promover la igualdad entre hombres y mujeres, con un trato y una retribución económica equitativa.

 Respeto al medioambiente, mediante prácticas respetuosas con el entorno en el que se elaboran los productos.

Las diferentes tiendas de Comercio Justo que tenemos en Urdaneta, gestionadas por Iquitanz y por una importante red de voluntarios, son una de nuestras mejores señas de identidad.

Por último, destacamos que en el mes de septiembre de 2023 participamos en la  $2^a$  carrera solidaria de Loiu, promovida por el Ayuntamiento de nuestro municipio, recibiendo una subvención para nuestros proyectos de 1.120  $\mathfrak E$ , siendo además una excelente plataforma para difundir nuestra labor entre los participantes en esta actividad.

No podemos por menos que manifestar nuestra más sincera gratitud por la gran cantidad de personas que se siguen implicado de un modo u otro en las actividades de Iquitanz con generosidad y entre-

ga. Así mismo agradecemos a las diversas comunidades agustinianas en España que participan en nuestros proyectos su implicación en los mismos. Por último, deseamos seguir

promoviendo la cultura del encuentro con quienes, desde otras latitudes, siguen confiando en nosotros para ser promotores de justicia, paz y solidaridad.

> P. ÁNGEL ANDÚJAR CASÁÑEZ, OSA Presidente de Iquitanz



Cartel a favor de Radio Ucamara en Intuto, Iquitos, Perú

Uniforme solidario





## FUNDACIÓN REDA: MISERICORDIA



San Agustín creía que no era posible construir Comunidad sin misericordia. Era para él un principio fundamental en la vida de los creyentes: sentir compasión por el sufrimiento de los más vulnerables y necesitados y estar dispuestos a actuar para aliviarlo. Y desde entonces, los Agustinos han promovido el amor al prójimo, la misericordia o la compasión. Estos valores hoy están incluidos en términos como derechos humanos, solidaridad, igualdad de oportunidades, desarrollo sostenible, inclusión, etc. Fundación REDA, que se nutre de este mismo origen, ha continuado durante 2023 v 2024 desarrollando acciones con el objetivo de transformar realidades profundamente injustas y que causan sufrimiento a hermanas y hermanos nuestros en muchos lugares diferentes. manteniendo nuestro compromiso con la defensa de un mundo más justo, igualitario y sostenible.

#### **COOPERACIÓN**

Según datos del último Informe del Sector de las ONG de Desarrollo (2023) se ha incrementado el apoyo ciudadano al fomento de la justicia global, la defensa de los derechos humanos y la protección del planeta. Un dato muy positivo que demuestra que nuestra sociedad apuesta cada vez más por estos temas y

pone en valor la labor de sensibilización que desarrollamos desde las entidades.

Pese a ello, en España los fondos destinados a Cooperación siguen estando por debajo del 0,25% de la Renta Nacional Bruta, muy lejos del compromiso de alcanzar el 0,7% antes de 2030 tal y como establece la Lev de Cooperación. Algo claramente insuficiente en un contexto internacional con multitud de crisis muy complejas que afectan a millones de personas, algunas de ellas muy de actualidad para Occidente (Ucrania, Palestina) y otras muchas "olvidadas": Panamá, Haití, Myanmar, Líbano, Afganistán, Angola, Zambia, Burundi, Senegal. Mauritania. República. Centroafricana, Camerún, Burkina Faso, Uganda, Zimbabwe, Etiopía, Somalia, Sudán, RD Congo, Chad... Crisis motivadas fundamentalmente por 4 causas: conflictos armados, pobreza, desigualdad y efectos del cambio climático (inundaciones, sequías, enfermedades, plagas) que causan, como es lógico, el desplazamiento forzoso de muchos seres humanos que luchan por su supervivencia. Hermanas y hermanos nuestros que huyen hacia países vecinos, siendo un porcentaje minúsculo el que consigue llegar a Europa con vida para pedir ayuda.

Y aquí, tristemente, les recibe una Unión Europea que acaba de firmar un vergonzoso pacto de migración y asilo,

#### **FUNDACIÓN REDA**



(en diciembre de 2023), que pone el foco de la gestión migratoria en el cierre de fronteras en lugar de en la protección de las personas, endurece los requisitos de acogida, consiente la "externalización de fronteras" (acuerdos con terceros países, que no garantizan el cumplimiento de los derechos humanos dentro de su territorio, para que nos hagan "el trabajo sucio" de cerrar el paso) y permite que se puedan rechazar personas migrantes a cambio del pago de una multa. Un retroceso en derechos intolerable y al que nos oponemos firmemente. No olvidemos que cuando disminuyen los derechos, aumentan los discursos de odio: lo vemos en España y en toda Europa con el crecimiento de colectivos de extrema derecha que difunden la criminalización de las personas empobrecidas, personas migrantes e incluso de las propias ONGs que trabajan por la defensa de los DDHH.

Frente a ello, en Fundación REDA continuamos aportando en toda nuestra acción, la Misericordia que encabeza este artículo ¿Y qué es la misericordia sino cierta compasión de nuestro corazón por la miseria ajena, que nos fuerza a socorrer al otro si está en nuestra mano? (S. Agustín. La ciudad de Dios IX, 5) Tal y como también nos ilustra la parábola del Buen Samaritano ¿Quién de estos tres te parece que fue prójimo del que cayó en manos de los salteadores?» Él dijo: «El que practicó la misericordia con él». Jesús le dijo: «Vete y haz tú lo mismo» (Lucas 10, 25-37).

#### PROYECTOS DE COOPERACIÓN CON LOS QUE HEMOS COLABORADO DURANTE 2023 - 2024

#### REPARACIÓN AULAS EN ESCUELA SECUNDARIA PADRE GERARDO GUMIERO EN MAPINHANE

País: MOZAMBIQUE

**Localización:** en Mapinhane. Distrito de Vilankulos, provincia de Inhambane.

**Breve resumen:** Financiación de los gastos derivados de la reparación del tejado en seis aulas de la Escuela Secundaria Padre Gerardo Gumiero que gestionan las **Agustinas Misioneras** en la Misión de Mapinhane desde 1996.

Los trabajos incluyen: traslado de materiales, sustitución de las cubiertas dañadas, refuerzo del resto de las cubiertas, pintura y acabados, transporte y limpieza posterior de escombros.



#### MEJORAR LA ATENCIÓN SOCIOEDUCATIVA A NIÑOS/AS Y JÓVENES DE MAPINHANE

País: MOZAMBIQUE

**Localización:** Distrito de Vilankulos, provincia de Inhambane en Mapinhane.

**Breve resumen:** Colaborar en el mantenimiento anual de toda la actividad educativa y social que desarrollan las **Agustinas Misioneras** en la Misión de Mapinhane a través de 4 centros:

- 1. Escuela Secundaria "Padre Gerardo Gumiero", iniciada en 1996.
- 2. Centro Social "Mamá Querubina" (CESOMAQ), iniciado en 2013.
- 3. Jardín de infancia, iniciado en 2013.
- 4. Escuela Primaria Comunitaria "Santo Agostinho", iniciada en 2015.





#### CONSTRUCCIÓN DEL COMPLEJO SOCIAL Y DEPORTIVO AGUSTINIANO EN SALTA

#### País: ARGENTINA

Localización: Barrio San Calixto, en la ciudad de Salta, provincia de Salta.

**Breve resumen:** Construcción en un terreno de 8.000 m2 con el que cuenta desde el año 2017 y que se encuentra ubicado en la zona sur de la capital salteña de un espacio para la práctica de actividades deportivas, eventos sociales, pastorales, escolares y culturales. Contará con un salón de usos múltiples con cocina y baños y diferentes canchas al aire libre.

Responde a la demanda social de barrios próximos cuya población no cuenta actualmente con espacios similares.



#### INTERVENCIÓN SOCIAL: "FÚTBOL CON VALORES" EN BALVANERA

#### País: ARGENTINA

Localización: Balvanera, Ciudad autónoma de Buenos Aires.

Breve resumen: Financiación de los gastos derivados del proyecto "Fútbol con valores", perteneciente al Servicio Social Agustiniano, de la Asociación Civil Gregorio Mendel (institución de la OSA que gestiona la obra social del Vicariato San Alonso de Orozco de Argentina y Uruguay)

Se atiende a 20 niños de 10 a 13 años para facilitarles un espacio y acompañamiento adecuados para realizar actividad física.

Algunos de los gastos son: Salario de la coordinadora del proyecto, materiales, alquiler de la cancha deportiva, merienda, productos de higiene, seguro, etc.



#### APOYO ESCOLAR: "APRENDIENDO JUNTOS" EN BALVANERA

#### País: ARGENTINA

Localización: Balvanera, Ciudad autónoma de Buenos Aires.

Breve resumen: Financiación de parte de los gastos del proyecto de apoyo escolar perteneciente al Servicio Social Agustiniano, de la Asociación Civil Gregorio Mendel (institución de la OSA que gestiona la obra social del Vicariato San Alonso de Orozco de Argentina y Uruguay)

Atiende a 75 niños/as en situación de gran vulnerabilidad de 6 a 13 años 2 días a la semana.

Con el apoyo de voluntariado (alumnos/as y docentes del Instituto San Martín de Tours y del Colegio San Agustín, situados ambos en Barrio Norte.

Algunos gastos: Salario del personal, materiales, meriendas, productos de higiene y limpieza, seguro, etc.



## **FUNDACIÓN REDA**



#### TALLERES DE ANIMACIÓN A LA LECTURA EN BALVANERA

#### País: ARGENTINA

Localización: Balvanera, Ciudad autónoma de Buenos Aires.

Breve resumen: Financiación de parte de los gastos del proyecto de animación a la lectura desarrollados por el Servicio Social Agustiniano, de la Asociación Civil Gregorio Mendel (institución de la OSA que gestiona la obra social del Vicariato San Alonso de Orozco de Argentina y Uruguay) en la Biblioteca Infantil y Juvenil "Mundos de Papel" del barrio de Balvanera.

Participan entre 45 y 55 niños/as en grupos divididos por edad, tres veces a la semana y reciben merienda.

Algunos gastos: Salario del personal, material didáctico, meriendas, productos de higiene y limpieza, etc.



#### JUEGOTECA EN BALVANERA

#### País: ARGENTINA

Localización: Balvanera, Ciudad autónoma de Buenos Aires.

Breve resumen: Financiación de parte de los gastos del proyecto de Juegoteca "Aprendiendo valores a través del juego" desarrollado por el Servicio Social Agustiniano, de la Asociación Civil Gregorio Mendel (institución de la OSA que gestiona la obra social del Vicariato San Alonso de Orozco de Argentina y Uruguay) en el barrio de Balvanera. Participan entre 45 y 55 niños/as de 4 a 9 años, tres veces a la semana y reciben merienda.

Algunos gastos: Salario del personal, material didáctico, meriendas, productos de higiene y limpieza, etc.



#### ADQUISICIÓN DE EQUIPO DE LABORATORIO EN COFRADÍA-SAN PEDRO SULA

#### País: HONDURAS

Localización: Dispensario Médico de la Parroquia Nuestra Señora del Carmen, diócesis de San Pedro Sula. Comunidad de San Jorge, en Cofradía-San Pedro Sula, departamento de Cortés.

Breve resumen: Financiación de la compra para el Dispensario Médico Parroquial de dos equipos médicos: Un analizador automático de química clínica (Spin XS) y un aparato para esterilizar instrumental (Autoclave). Con estos equipos se obtendrán resultados clínicos en mucho menos tiempo, para varios pacientes al mismo tiempo y se aumentarán rapidez y eficacia en la higienización de todo el instrumental que hasta ahora se realizaba de forma manual.





#### FORMACIÓN Y PROMOCIÓN DE LA MUJER EN NETIA

#### País: MOZAMBIQUE

Localización: Misión de Netia, (Diócesis de Nacala) en el distrito de Monapo, provincia de Nampula.

Breve resumen: Colaborar con la Congregación de las Agustinas Hijas del Santísimo Salvador en el mantenimiento del proyecto "Levántate Mujer": formación dirigida a la capacitación de 200 mujeres en extrema vulnerabilidad de 6 aldeas cercanas a la Misión. Se realizan actividades relacionadas con la cría de animales, técnicas agrícolas, aprovechamiento del agua que les garanticen su autoabastecimiento y al mismo tiempo se trabajan contenidos sobre Derechos Humanos, alfabetización, Desarrollo Sostenible, cuidado medioambiental, etc. Algunos gastos: semillas, regaderas, aperos de labranza, materiales formativos, etc.



#### CONSTRUCCIÓN DE UNA ESCUELA INFANTIL EN NETIA

#### País: MOZAMBIQUE

**Localización:** Misión de Netia, (Diócesis de Nacala) en el distrito de Monapo, provincia de Nampula.

Breve resumen: Colaborar con la Congregación de las Agustinas Hijas del Santísimo Salvador en la construcción de una escuela infantil para más de 250 niñas y niños de 3,4 y 5 años del territorio rural de Natete, una zona muy empobrecida. La obra utiliza material reciclado en la construcción de las paredes: botellas de plástico rellenas de tierra, que además de darle un nuevo uso a materiales de desecho ayudan a ofrecer una mayor resistencia frente a los ciclones que azotan con frecuencia la zona, donde la mayoría de las construcciones se hacen con arcilla causando muchos desperfectos cuando llegan las tormentas. Algunos de los gastos con los que se colabora: compra e instalación de puertas, ventanas, pintura, etc.



### RENOVACIÓN DE INSTALACIONES EN "ST. JOHN'S RESIDENTIAL SCHOOL" EN KOLLAM

#### País: INDIA

Localización: Distrito de Kollam, en el Sur del estado de Kerala.

Breve resumen: Financiación de los gastos derivados de los trabajos de reforma en varias estructuras básicas que se encontraban muy deterioradas en el Colegio Agustino "St. John's Residential School" para ofrecer una mejor atención a niñas y niños de comunidades desfavorecidas educativa, social y económicamente. Este centro participa en el Proyecto lanzado por el Gobierno de Kerala "Better Education" que busca fomentar el desarrollo de las personas y comunidades más desfavorecidas y pertenecientes a "castas" o "tribus" marginadas.

Algunos gastos: reforma de dormitorios, baños, cocina, accesos, etc.



## **FUNDACIÓN REDA**



## NUESTRA ACCIÓN SOCIAL EN ESPAÑA

En 2023 el porcentaje de la población que en nuestro país está en riesgo real de exclusión social, se sitúa en un 26,55%. Una de cada 4 personas.

La exclusión social en España se mide con el indicador europeo AROPE (At Risk Of Poverty or social Exclusion). Una persona está en riesgo de exclusión si cumple al menos uno de los tres criterios siguientes: está en riesgo de pobreza, es decir, vive en un hogar con una renta inferior al umbral de pobreza (unos 560€/mes), sufre privación material y social severa, es decir vive en un hogar en el que sus miembros no pueden permitirse al menos 7 de 13 ítems de consumo básico definidos a nivel europeo (como comer carne o pescado varias veces en semana, tener suministro eléctrico, etc), o (siendo menor de 65 años) vive en un hogar con baja intensidad de empleo.

La principal causa del aumento en este indicador en España es sin duda la interrelación entre 2 variables: la baja calidad en el empleo (precariedad, inestabilidad, bajos salarios, jornadas parciales, explotación laboral, etc.) unida a los cada vez más altos costes de la vivienda.

Una realidad que afecta en mayor grado a niños y jóvenes: Un 33,5% de los menores de 16 años están en exclusión social (dos tercios de ellos en exclusión severa). La precariedad laboral, jornadas laborales o segundos empleos de los adultos a cargo, las malas condiciones de la vivienda, etc. y la imposibilidad de pagar para tener apoyos educativos específicos, tienen un efecto negativo en el rendimiento escolar. Los alumnos v alumnas procedentes de entornos desfavorecidos tienen menos oportunidades de alcanzar niveles de formación altos. Y sabemos que un bajo nivel de formación afecta decisivamente a aspectos como la inclusión en el mercado laboral, nivel de ingresos, salud e incluso la esperanza de vida. Todos estos elementos interrelacionan y se retroalimentan generando un sistema perverso que perpetua la pobreza, con mayor incidencia entre las mujeres que son quienes sufren con mayor virulencia la carencia material severa y la baja intensidad del empleo. Sólo



un dato: las mujeres jóvenes (de 16 a 34 años) han empeorado, en términos de exclusión, el doble que los varones.

Y si hablamos de la Comunidad de Madrid, los datos no mejoran: tenemos el gasto por habitante en políticas sociales (sanidad, educación y servicios sociales) más bajo de toda España (se invierten 26€/mes por persona para luchar contra la pobreza). Mientras otras regiones con PIB inferiores mantienen tasas de pobreza más bajas, en Madrid la pobreza no baja del 20% desde hace más de una década, un dato que refleja que ya es estructural.

En fundación REDA creemos que es necesaria una profunda transformación de nuestro modelo de estado de bienestar: Un desarrollo que deja a nuestros hermanos en el camino, beneficiando sólo a unos pocos, no es nuestro modelo de desarrollo.



#### PROYECTOS DE ACCIÓN SOCIAL EN MADRID DESARROLLADOS DURANTE 2023 - 2024:

#### CENTRO ABIERTO "CATALEJO" EN SAN SEBASTIÁN DE LOS REYES

Fundación REDA mantiene este recurso en marcha desde 2004 en el municipio de S.S. de los Reyes en Madrid.

El Centro abierto para menores "CATALEJO" atiende cada curso escolar a más de 40 niñas y niños de entre 5 y 12 años en situación de vulnerabilidad social.

Las niñas y niños acuden al centro por las tardes, desde las 16:00 hasta las 19:00 de lunes a viernes al salir del colegio y realizan sus tareas escolares ayudados por un equipo socioeducativo formado por 3 personas contratadas (una Psicóloga, una Educadora Infantil y una Terapeuta Ocupacional) junto a la colaboración de las personas voluntarias que en cada curso se incorporan.

Se realiza esta actividad en coordinación con servicios sociales y centros educativos.



#### PROYECTO DE ATENCIÓN SOCIOEDUCATIVA "AULA ABIERTA CATALEJO" EN SAN SEBASTIÁN DE LOS REYES

Fundación REDA mantiene este recurso en marcha desde 2017 en el municipio de S.S. de los Reyes en Madrid. "AULA ABIERTA CATALEJO" atiende por las mañanas de lunes a viernes cada curso escolar a más de **250 personas** en situación de vulnerabilidad social en 3 áreas diferenciadas:

- Adolescentes entre 12-16 años expulsados/as del Instituto.
- Jóvenes que preparan el examen libre de ESO y Acceso a FPGM
- Adultos en búsqueda de empleo.

Siempre acompañados por un equipo formado por 3 Educadoras Sociales contratadas junto a la colaboración de las personas voluntarias que en cada curso se incorporan.

Se realiza esta actividad en coordinación con servicios sociales, centros educativos, empresas y otros recursos sociales de la zona.



## **FUNDACIÓN REDA**



#### PROYECTO DE ATENCIÓN AL ALUMNADO ABSENTISTA "AULA JOVEN CATALEJO" EN SAN SEBASTIÁN DE LOS REYES

Fundación REDA mantiene este recurso en marcha desde 2021 en el municipio de S.S. de los Reyes en Madrid. Cuenta con un convenio de colaboración con la sección de Educación del Ayto. y se realiza en coordinación con los centros educativos.

"AULA JOVEN CATALEJO" atiende por las tardes de lunes a viernes cada curso escolar a unos 15 niños y adolescentes derivados por la mesa de absentismo del municipio siempre acompañados por una Psicóloga contratada.

Realizan tareas de refuerzo académico dirigidas a restablecer el vínculo escolar y actividades de ocio educativo en coordinación con centros educativos y otros recursos sociales de la zona.



#### CENTRO PARA PERSONAS EN SITUACIÓN DE CALLE "HOGAR SANTA RITA" EN COLLADO VILLALBA

Fundación REDA colabora con Cáritas Sierra en el mantenimiento de este recurso desde 2020 en el municipio de Collado Villalba, en Madrid, que atiende a personas en situación de sinhogarismo.

El centro cuenta con 30 plazas y ofrece servicios dirigidos a la cobertura de las necesidades básicas y el acompañamiento social: desayunos/meriendas, higiene y aseo personal, lavandería, servicio de consigna, wifi, ordenador, recarga de teléfono, talleres y acompañamiento social. Cada año atiende a unas 150 personas en situación de exclusión social.

Cuenta con la ayuda de unas 40 personas voluntarias de la parroquia agustina de Nª Sra. del Carmen y del colegio San Agustín, en Los Negrales siempre supervisadas por una Técnico de Cáritas.



MARGARITA SÁNCHEZ



## **MEMORIA MISIONERA**

## CAMINANTE DE ALBORADAS Y SILENCIOS

Al P. Moisés Montaña Montaña

Moisés Montaña, ni a terminar la vendimia en Valdunquillo de Campos, ni a sentir el vacío de la calandria emigrada, esperaste. De Valencia de Don Juan, al seminario, te fuiste a ser agustino con doce años, el pecho abrasado en devoción y corazonada en vuelo, el verano del veintisiete. En tiempo revuelto, feliz acompañaste a fundar comunidades en la España inquieta, creyente. Después, misionero en tierra de Venezuela, hiciste del Evangelio tu verbo al servicio de la Palabra, de tu vida, con trabajo y alegría, una pasión ejemplar.

Lo tenías claro y lo dejaban escrito tus colaboraciones en la revista *Apostolado*. Por eso saliste de tu tierra sin miedo en el alma, sin temor a los *fieros males* que dice Fray Luis de León. Después de todo, qué reciente tenías vivida una guerra civil llena de martirio, escarnio trágico, oscura violencia. ¡Cuánto desgarro en el odio armado que, en Paracuellos, se llevó a tantos hermanos! ¡Y qué frío al calentar tu nueva casa, el Real Monasterio de San Lorenzo de El Escorial! Pero allí, entre hermanos avisados y orantes, triunfó la fe viril. Ni el vacío o el riesgo o el descrédito social secaron el don, la fuente, tu ideal.

Hoy, muchos alumnos de colegios en Caracas que tú inspiraste, y que viven allí o en Madrid, Londres, Roma, Valladolid... no conocen tu epopeya. Quizás un lejano eco de tu llamarada, esa admirable historia cosmopolita y sagrada. Qué importa. Tampoco que el poeta Eugenio Montejo te silenciara en su poema al Siglo XX, ese siglo —dice— vertical y lleno de teorías. Porque sabemos que el comienzo lo abre y sostiene



P. Moisés Montaña, primer Vicario

#### **VENEZUELA**



el amor, un desfondamiento de entrega y deseo levitando en luz, no la sola noche —vacía, dialéctica— o la fama. Tú morías de leucemia después, en mil novecientos setenta y cuatro. Quedaba siglo XX para rato cuando, ya completo, apurado habías el modo de vivir amando, de creer agradeciendo, de morir esperando.

¿Ironía, haber dado a destajo la sangre para anunciar la fe en un Dios soberano, creador, amante, siendo herido al final por el factor leucocito de ti? ¿Quién dijo que la parte accidental decide el todo o que principia el origen o que rebaja el final? Sólo el Maestro resucitado, que elige haciéndose presencia y tiempo y don y a quien obedece lo inabarcable y lo infinitesimal, puede llamar a la santidad a un espíritu convertido en aguja de un dolor que retuerce en el cuerpo el hilo de la magia, pero que desde el instante en que es pensado su fluir fue vestido de Gloria y capacidad.

En el camino tú añadiste asaz chispa, bizarría de Quijote, pulcritud en el hacer compartido en comunidad para fortuna de un pueblo joven. ¡Cuánto carisma y amistad! ¡Con qué derroche! He aquí tus arras, la cepa del siempre, el símbolo ígneo de la esperanza. Y cada vez, en el colmo del más puro y mestizo misterio, sin más alegato que el sí, fue tu respuesta la del corazón.

P. JESÚS CANO PELÁEZ, O.S.A. Estudio Teológico Agustiniano Valladolid

(El P. Moisés Montaña, fue el primer Vicario Provincial de los Agustinos en Venezuela, en 1952, y el principal promotor de las fundaciones en Caracas)



Colegio El Paraíso, Caracas, una de las obras promovidas por el P. Montaña



### **MEMORIA MISIONERA**

## CELEBRACIÓN EN VILLAMERIEL DEL BICENTENARIO DEL AGUSTINO FR. CASIMIRO HERRERO (1824-1886) OBISPO DE FILIPINAS

(Artículo publicado en el Diario Palentino el 20 de marzo de 2024)

Este mes de marzo conmemoramos los doscientos años del nacimiento de Fr. Casimiro Herrero Pérez, religioso agustino, insigne Misionero y Obispo de Nueva Cáceres-Filipinas, nacido en Villameriel el 4 de marzo de 1824, pequeña "Villa Milenaria" de entrevalles y dulces lomas. Nos honra acercarnos a la persona y biografía de este generoso misionero palentino e hilvanar su valiente trayectoria humana y misionera en el lejano Oriente, entonces España de Ultramar; porque el recordar su figura y presentar este reconocimiento, es un signo de vida y presencia, y nunca de olvido, dejadez...; como evoca el poema: "olvidar es morir" de nuestro poeta Vicente Aleixandre.

El niño Casimiro nace y crece en la acogida y amor de su familia humilde, pero netamente cristiana. Sus padres, Lorenzo y Micaela, de la mano de sus siete hijos: María, Felipe, Antolín, Casimiro, Agustina, Francisca y Escolástica (solo 4 llegaron a adultos) van sembrando la semilla del amor y cuidado mutuo para ir superando las dificultades y abriendo horizontes de cercanía y generosidad. Muy pronto, a los dos días de su nacimiento recibe las aguas del Bautismo en la iglesia parroquial de la Asunción (Libro parroquial de Bautismos

nº 5) oficiando de consagrante el brillante y apreciado párroco D. Rafael Aramburu.

Por nuestras calles de hoy, - naturalmente sin alumbrado ni asfalto, aunque más animadas-, van trascurriendo los tiernos años del niño Casimiro en torno al ambiente rústico y sencillo del pueblo. Ahora es el tañido intermitente del hato de ovejas que cruza la plaza de la iglesia hacia el Puente Palo, ascendiendo por el Camino Viejo de Herrera hacia el monte y corral de la Marús; a la par, el volteo de las campanas de la parroquia cuando tocan a Maitines, y al atardecer de las Ánimas. Y todos los días, el griterío y jolgorio de los niños que corren por la plaza en torno al "Rollo de la Villa". Es obvio pensar que este muchachito pronto se incorporó como "monaguillo" de esta iglesia de la Asunción, pequeña catedral del pueblo, para ayudar en la misa y oficios. De esta manera recreamos aquel día festivo e imborrable del Corpus, en el que por primera vez se vistió de "monaguillo" portando ufano y contento una pequeña cruz bizantina (siglo X) por las calles del pueblo con alfombras florales de tomillo, espliego y cantueso.

Suele decirse en biografías similares, que tuvo una infancia feliz entre peleas infantiles, el rastreo de nidos y correrías por los aledaños de las huertas. Probablemente Casimiro fue feliz de niño, pero sobre todo, empezamos a ver en su vida alguna nubecilla..., cuando comprobamos que a falta de una semana por cumplir los siete años, (el 27 de Febrero de 1831) muere su madre Micaela de un accidente en las labores del campo, contando tan solo 39 años. La Partida de Defunción de su madre nos dice: "No hizo testamento por no tener de qué; su marido mandó se le dijese una misa cantada...y que se le sepultase en esta parroquial iglesia donde yacen los padres de Lorenzo..."

El niño Casimiro, ya mozalbete de unos 12 años, siempre alegre y vivaracho,

Calle de Villameriel, Palencia



#### **FILIPINAS**

cuida de un pequeño rebaño de ovejas, hecho un auténtico "pastorcillo" (verdadero pastor como su padre), trabajo que desempeña con alegría y soltura hasta los 20 años, ayudando así a la familia. No obstante, este zagal avispado, en más de una ocasión, apoyándose sobre su cayado pastoril, reflexiona confiado y da vueltas sobre su inmediato porvenir: su padre es mayor y enfermo...; y así se complace creciendo interiormente, con superación, e identidad de valores y apoyo familiar.

Naturalmente que Villameriel disfrutaba el privilegio de disponer de una escuela elemental del Concejo, (anterior a la pública del ministro Moyano, 1859) donde el pequeño Casimiro acude dando unos primeros pasos en escritura, lectura... y educación integral. A veces, llevaba en su morral de pastor alguna lectura..., a la vez que contemplaba la belleza del campo que, para él, de temple intuitivo, era una caricia evidente en su espíritu abierto e inquieto.

## Caminante ilusionado a la ciudad del Pisuerga

Decidido, por tanto, nuestro joven llega a la ciudad de Valladolid, donde encuentra pronto trabajo en una farmacia como practicante. El P. Teófilo Aparicio (1924-2024), agustino, historiador, describe de esta forma al joven Casimiro: "Era un hombre activo, emprendedor, esa clase de hombres, venidos de la aldea, despiertos y entendidos que encuentran enseguida un medio de vida modesto, quizá, pero desahogado". "Y ahorrando, incluso, puede mandar ayuda a su padre y familia, y también costearse los estudios de Humanidades y Filosofía"; trabaja y estudia. Pero con los ojos y el corazón puestos en el Colegio Seminario de PP. Agustinos de la ciudad, donde ingresa en el otoño de 1846, porque anhela ser misionero.

Unos meses antes, el 20 de Mayo del mismo año, recibe la triste noticia de la muerte de su padre Lorenzo, de 77años de edad. "No hizo testamento por ser pobre, y se le dio sepultura en el Campo Santo; su hija María mandó una Misa y Memoria" (Archivo Parroquial). En mayo del año si-

guiente toma el hábito agustino, y tras el noviciado preceptivo hace su Profesión Religiosa el 22 de mayo de 1848, siendo Rector el P. Quintanilla (Libro de Profesiones, folio 149 nº 392). Le corresponde ahora al fraile Herrero, con 24 años, estudiar en profundidad la Teología para dar el salto a Filipinas como Misionero. Y así, el 2 abril de 1851 llega a Manila, al Convento de San Agustín, donde termina la Teología y recibe la Ordenación Sacerdotal el 18 de Junio del siguiente 1852: habiendo tomado antes lecciones del dialecto bisaya (más de 80 dialectos en las siete mil Islas). Pronto es destinado a varias parroquias de las Islas Bisayas y de Panay. Luego le suceden una lluvia de responsabilidades en la Congregación: Secretario Provincial, Definidor y Procurador General de la Orden en España (1869-1874), con residencia en Madrid. Este alto cargo de representación ante las instituciones, lo desempeñó con acierto, a pesar de tratarse de una época de revolución imperante en España.

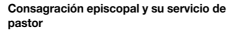
En su estancia en Madrid presentó la publicación de varios libros sobre el estado y movimientos subversivos de las Islas Filipinas, sus causas y reformas convenientes, "ante los males que pueden sobrevenir". De tal manera que el renombrado periodista Wenceslao E. Retana, en sus mejores momentos asépticos en las Islas, declara: "!Qué gran amor a España muestra el P. Herrero!"; sin embargo, algún autor minimiza su mensaje y planteamientos evidentes.

Iglesia de N. Sra. de la Asunción, Villameriel



#### **MEMORIA MISIONERA**

Me agrada que el P. Teófilo Aparicio, en su biografía de Fr. Casimiro, hace notar que en los años de su estancia en Madrid, con toda seguridad, daría una "escapadilla" para visitar su convento de Valladolid, y también una muy deseada visita a su pueblo, Villameriel. Hacía ya casi 30 años que no pisaba nuestras calles, v se sentía feliz abrazando a la gente del pueblo, familia y amigos; visitando la iglesia, rezando ante la Virgen de la Asunción, y también a la Virgencita del Rosario que tanta devoción profesaba él y su familia; paseando por calles y rincones, y dar vista al campo de su infancia y juventud. Aquí se recuerda aún su gesto abierto y llano, cómo al recibir la visita de una prima suya, con un hijo de unos 7 añitos (Andrés Herrero), el religioso, dando una media vuelta en la estancia con su hábito agustino, les comentó con gracejo: "aquí tenéis a un fraile agustino por los cuatro costados".



De vuelta a Filipinas, es destinado a la admirada Iglesia del Santo Niño de Cebú, en Tondo-Manila, donde logra conquistar el corazón de la gente sencilla con su humanidad y cercanía.

La diócesis de Nueva Cáceres, su capital Naga, espera el nombramiento de un nuevo obispo, y el 1 de octubre de 1880 es anunciado y preconizado obispo de esta diócesis por el papa León XIII, nuestro fraile agustino: Fr. Casimiro Herrero Pérez. Es de imaginar la desbordante alegría en su pueblo natal, Villameriel, con incesante volteo de campanas y la celebración exultante de todos los vecinos. Su Ordenación Episcopal tuvo lugar el 6 de Febrero del siguiente

año 1881 en la Iglesia de San Agustín de Manila. La prensa nacional y local se hizo eco de este acontecimiento, y así el Diario de Manila reseña: "El Obispo Consagrante ha sido el Arzobispo de Manila, D. Pedro Payo, y Co-consa-

grantes principales, el obispo de Cebú, y el obispo de Jaro. La Ordenación del Obispo Herrero ha contado con la presencia multitudinaria de amigos y feligreses del Nuevo Obispo, representaciones de Comunidades Religiosas y de su misma diócesis de Nueva Cáceres, y asimismo una nutrida representación civil y eclesiástica llegada exprofeso de la capital de España". Y por supuesto, la presencia del P. Cipriano Marcilla, misionero agustino en Filipinas, natural de Santa Cruz del Monte.

Entre sus actividades pastorales coinciden en señalar que "realizó la Visita Pastoral, por 2 veces, a todos los pueblos de su extensa Diócesis de Nueva Cáceres (comprendiendo la provincia de Camarines Sur y otros territorios) sin dejar pueblo alguno por apartado y pobre que fuese, a pesar de las grandes dificultades que para su realización tuvo que vencer...Y luego, maratonianas jornadas de ministerio: Anuncios de la Palabra, Eucaristías, Confirmaciones, encuentros con distintas comunidades." Tenemos también en cuenta otras publicaciones como: "Catecismo de la Doctrina Cristiana": "Novena a Jesús Nazareno de Villameriel- 1884; y más de una decena de Cartas Pastorales; ingente actividad y trabajo que resulta difícil de imaginar en tan poco tiempo de ejercicio pastoral. Son más que suficientes estas notas para darnos una idea de la relevante talla y entrega de este obispo: "Sencillo, austero, intuitivo v emprendedor como buen castellano, y con abrazo abierto hacia los más humildes" (P.Bernardino Hernando, O.S.A. Valladolid 1911).

No quisiéramos pasar por alto, aunque sea un comentario breve, "El Informe sobre el estado de la Islas Filipinas", remitido por el obispo Casimiro al Gobernador General y al hermano del episcopado en la diócesis de Nueva Segovia, quienes previamente rogaron al obispo les diera su parecer al respecto. Aparece firmado dicho documento en Nueva Cáceres a 27 de mayo de 1882. Texto que nos trasmite el P. Teófilo Aparicio, donde se evidencia la importancia de este Informe y los "Remedios" que, bajo la opinión respetuosa del Prelado, sería conveniente aplicar en las Islas. Señala,



Filipinas ante la razón del indio. Madrid 1874. Obra del P. Caro (Casimiro Herrero)





#### **FILIPINAS**

de manera especial, el hecho evidente de que se dan antagonismos y discrepancias entre la autoridad civil y eclesiástica, faltando, pues, unidad y colaboración entre ambas, y consecuentemente males que hay que evitar para el bien general.

Tanta generosa entrega y actividad desbordante van haciendo mella en su temple de castellano recio, y de algún modo, propicia lo inesperado: "el que de manera súbita, celebrada la Eucaristía en la capilla de palacio, el obispo se sintiera enfermo, falleciendo a las 2 horas escasas". Era la mañana soleada del otoño. 12 de Noviembre de 1886, cuando entregaba su espíritu al Señor. Buen Pastor: Fue víctima de una enfermedad cerebro-vascular; contaba 62 años de edad. Sus restos mortales descansan en la catedral de San Juan Evangelista. en cuyo crucero derecho, podemos contemplar este epitafio: "Ilmus et Rymus D. F. Casimirus Herrero ex Ordinis Eremitarum S. Agustini Episcopus Novae Cáceris".

Al día siguiente, el Diario de Manila muestra una nota necrológica. Y ya el 20 de noviembre la crónica: "Ayer mañana se celebraron solemnes Honras en S. Agustín en sufragio del alma de Fr. Casimiro Herrero, obispo de Nueva Cáceres. Presidía el duelo el P. Miguel Roscales, y asistieron Comisiones de todas las comunidades religiosas. La concurrencia de seglares fue numerosa..." El palentino P. G. de Santiago Vela, nos comenta: "El Padre franciscano, Carlos Cabido, encargado de la homilía, ponderó las virtudes del difunto obispo Casimiro, llegando a ser celebrado y aplaudido por los concurrentes..."

Villameriel recibió la noticia de su muerte con enorme pesar, doblando las campanas por largo tiempo, y en su momento se celebraron solemnes funerales, cantando al final todo el pueblo el bien conocido Responso, "Ne Recorderis"; como cada año venimos ofreciendo este mismo canto en el día de la Cruz (14 de septiembre)

## Magnitud de su legado espiritual y hu-

Cientos de mirelenses, de distintas generaciones, nos sentimos inmensamen-

te agradecidos al obispo Casimiro: Su gesto y amor al pueblo lo ha demostrado sobradamente; nos tenía presentes en su corazón, y por esto mismo nos envió "la Imagen Dulce de Jesús Nazareno filipino", que celebramos y veneramos cada día desde lo más hondo de nuestra identidad. La imagen llegó a Villameriel, proveniente de Manila, en la primavera de 1883; pero la Bendición solemne de la imagen, retablo neoclásico, andas procesionales, recitado de la Novena escrita por el obispo...y gran Fiesta de la Cruz y Procesión en la tarde, se efectuó el año siguiente 1884 (140 aniversario, por tanto, del Bendito Cristo de la Cruz).

La talla, es una "imagen de vestir", de hechura filipina, siguiendo el patrón tradicional de escultura española y barroca del XVIII, que de manera primorosa cultivan artistas filipinos residentes en la capital de Manila (como el admirado Cristo Negro de Quiapo). Admiramos "su bella expresión" de rostro irisado que trasmite amor y bondad infinita de Jesús, abrazado a la Cruz, y en actitud de caminante hacia la Luz.

En su origen quedó fundada una cofradía del Nazareno que tuvo escasa duración. Actualmente, Villameriel, con asiduidad y ferviente devoción mantiene los cultos al Nazareno, y el 14 de septiembre del año 2014, renovados los Estatutos, el Obispo de Palencia, D. Esteban Escudero, dio su "Aprobación Canónica" a la Cofradía del Nazareno, compuesta por más de 100 Hermanos Cofrades.

Máxima gratitud al Obispo Casimiro por su coherencia y amor a la Iglesia universal y a España; gratitud permanente de Villameriel por el gesto hermoso de su donación y envío de la imagen del Nazareno; de igual modo, a la Congregación de PP. Agustinos por su acogida y envío misionero; al pueblo filipino por su generosidad, arte y cultura; y en particular a las generaciones de devotos de nuestro pueblo. ¡Mirelenses, Levantemos la mirada a este Dulce Nazareno que nos mira y acompaña!



Imagen de Cristo enviada por Mons. Casimiro desde Filipinas a Villameriel



Novena al Cristo escrita por Mons. Casimiro

SANTIAGO HERRERO ORTEGA



#### **MEMORIA MISIONERA**

## CRISTO PAPÚA



El P. Niño en Merdei, Nueva Guinea, en 1963

ESTA IMAGEN de un Cristo tallado en madera de *kaju besi* es obra de un artista *papúa*, de las montañas en la región de *Fakfak*, donde nace el rio *Sungai* que llega por un cauce de piedras al mar, frente a mi humilde *rumah*. Allí lo recibí yo en hábito blanco agustiniano familiar a cristianos de la misión y también a los mercaderes musulmanes que les recordaba la presencia de un *Hadji* venido de su peregrinaje.

No me dijeron su nombre, pero me lo entregaron al salir de la misión, indicando que eran los *orang kampung* quienes lo ofrecían como tanda *kasih*, a modo de

agradecimiento y con la ilusión de no ser olvidados. Acaso también como una afirmación de su fe, identificándose con esta imagen de un Cristo doliente. Quizá pensaron demostrar que el mensaje del evangelio que recibieron estaba asegurado en su tribu.

El Cristo papúa se angosta en el madero robusto de la talla, de raíces hondas, incorruptible, que guarda en la selva el misterio de todo lo que vive. El artífice ha plasmado una impresionante sencillez haciendo surcos con su pahat de arriba abajo, sin





El P. Niño con sus alumnos en Skolai. Guru Bawah. en 1967



desvíos, dando forma a un rostro en el que la paz ha superado el dolor y la muerte.

Y en su rostro, los párpados cerrados en curva tranquila, como en las imágenes del *Giotto*, con la insondable serenidad de lo infinito. La nariz amplia exhalando el soplo regenerador del Dios que crea y forma al hombre con la materia elemental de su *kebun* lejano. La boca encierra la sabiduría de quien, tras una apariencia humana, no se impone ni defiende, pero pronuncia la verdad total. La cabeza, con su corona de espinas, adorno de *manik* doloroso, le señala *Kepala Tuhan*, como el Señor entre todos.

La postura es fraternal, con un gesto de brazos abiertos, pura nobleza que se adelanta a la acogida. Y manos grandes, para dar la paz y el saludo al que llega: selamat datang saudara.

Los pies, apoyados levemente, son de un ágil mensajero caminante, de aldea en aldea, por los senderos que su afán redentor abre en la tierra inexplorada.

La firmeza de la imagen entera proclama una vida que fluye, con el pulso inextinguible de la parábola y la profecía, por los avatares de la historia, lama dan baru, antigua y nueva.

Cristo papúa, alzado en su rústico madero para vernos, con suprema dignidad desde lo alto. ¿Quién podrá mirarte y comprender el don de tu amor por el mundo?

Quizá el artista anónimo que fue capaz de tallar esta figura y nos invita a contemplar para entender. Y cuando lo hacemos, en un momento al margen la multiplicidad y en silencio, este humilde Cristo nos habla..

P. ANDRÉS G. NIÑO

### **INDONESIA NUEVA GUINEA**

### SONETO DEL CAMINANTE

'Soneto del caminante' que marca mi regreso de Nueva Guinea, es uno de los poemas que los novicios agustinos en el convento de Becerril de Campos rezaban al final de cada día (1968-69). Está incluido en una breve antología: Andrés G. Niño, "Palabra y Tiempo", Religión y Cultura, 2013.

Aquí estoy otra vez, siempre mendigo en gesto suplicante y mano abierta, llamando tembloroso a esa tu puerta con la importuna fe de un viejo amigo.

Sabes quién soy pues eres el testigo de esta inquietud que tengo y que no acierta con su cauce feliz; mi alma sedienta

quiere volver a descansar contigo.

No me niegues tu pan en esta hora en que mi herida voz así te implora cansado de bregar esta jornada.

Dame el beso de paz, sal a mi encuentro, tú que eres peso del amor y centro lejos del cual, Señor, no vive nada.

P. ANDRÉS G. NIÑO



El P. Niño en Sungai, Nueva Guinea, en 1967





legítimas".

Una deuda pendiente



## PUBLICACIÓN DE LA OBRA DEL P. IGNACIO MERCADO (1648-1698) PIONERO EN EL ESTUDIO DE LAS PLANTAS MEDICINALES EN FILIPINAS

Han pasado más de tres siglos

desde que en 1698 falleciera en Bauan,

Filipinas, el P. Ignacio Mercado (1648-

1698) agustino manileño, hijo de padre

español y de madre filipina, pionero en

el estudio de las plantas medicinales en

Filipinas. El historiador P. Jorde comen-

ta que, con esta muerte, perdieron los

agustinos "uno de sus hijos más esclare-

cidos y Filipinas, una de sus glorias más

A pesar de este juicio tan laudatorio,

hay que reconocer que los Agustinos te-



P. Ignacio Mercado. Óleo del P. Nicéforo Rojo, 1989. Real Colegio PP. Agustinos, Valladolid

níamos una deuda pendiente con el P. Mercado, pues, hasta el día de hoy aún no había sido publicada su obra completa, es decir su estudio sobre el valor medicinal de las plantas filipinas, acompañado de los diseños que él realizó para identificarlas. Es verdad que en 1883, el P. Celestino Fernández-Villar incluyó como un apéndice de la "Flora de Filipinas" del P. Manuel Blanco, el texto del P. Mercado baio el título "Libro de Medicinas de esta tierra". Esta publicación fue positiva para darle a conocer a los especialistas, pero el hecho de que fuese incluida dentro de la obra del P. Blanco como un apéndice, ha hecho también que quedase en la sombra y, para mu-

chos, pasase desapercibida.

Lamentablemente, su vida y su obra son prácticamente desconocidas. No saben quién es, ni lo que hizo, la mayoría de sus propios hermanos de hábito, tanto en España como en Filipinas. Por ello, desde el Museo Oriental pensamos que había llegado el momento de hacer justicia y darle a conocer como se merece. Era una responsabilidad, en primer lugar de los propios Agustinos, a cuya orden religiosa perteneció y en la que

fue un miembro destacado. Los breves estudios que, hasta el momento, sus hermanos agustinos – en especial los PP. Celestino Fernández Villar y Santiago Vela-, han hecho sobre él, eran claramente insuficientes.

El desempolvar su figura es responsabilidad también de los propios filipinos. Son muy pocos los que hoy en su propia tierra, Filipinas, conocen su existencia. Su propia patria, Filipinas, tiene una gran deuda con el P. Ignacio Mercado, el primer filipino que estudió las virtudes medicinales de las plantas de su país. Es infravalorado por unos, olvidado por otros, e ignorado por la inmensa mayoría. Prueba de ello es que no se habla de él ni en los libros de historia, ni en los de ciencia o farmacología, ni en los de arte. El hecho de que la bibliografía escrita en Filipinas sobre el P. Mercado sea insignificante es una buena prueba de ello. Pero él fue un personaje de una talla extraordinaria y el pueblo filipino se debería sentir orgulloso de él, y debería aparecer en los libros de historia en un lugar preeminente. Fomentando el cultivo del cacao, el café y otros productos, en las ciudades que regentó en Batangas, impulsó el crecimiento económico de la región. De igual modo debería estudiarse en los libros de ciencia, medicina y farmacia, así como en los de arte, pues tanto en el campo de la farmacología como en el del arte es una figura de primer orden.

Su ciudad natal, Manila, sus autoridades y los manileños todos deberían tomar también conciencia de este paisano suyo, que hace ya más de tres siglos se ocupó de mejorar el nivel de vida espiritual y material de los manileños. Impulsó el crecimiento espiritual, mediante la difusión del mensaie evangélico del



P. Ignacio Mercado. Retrato en "El Oriente", 1877

### ARTE Y MISIÓN

amor de Dios y el prójimo; y el crecimiento material, mediante el estudio del valor medicinal de las plantas, para mejorar la salud corporal de mujeres y hombres, ancianos y niños.

El P. Ignacio Mercado, fraile agustino, - nacido en Manila de padre español y madre filipina-, es el autor de la obra "Declaración de las virtudes de los árboles y plantas que están en este libro" que está compuesta por una parte de texto y otra de imágenes. En el texto se estudian las "virtudes" medicinales de 224 plantas de Filipinas. Los diseños que actualmente se conservan son 206, de los más de 500 originales. De ellos 171 tienen también su correspondiente explicación entre las 224 plantas mencionadas, mientras que de los otros 35 conservamos solamente el diseño. Desconocemos si el P. Mercado las describió. Si lo hizo, esta descripción no ha llegado hasta nosotros.

Hoy, los Agustinos desean hacer justicia con este hermano de hábito, ilustre filipino, gloria de la Orden Agustiniana, gran misionero, pionero en el estudio del valor medicinal de las plantas y pintor de la belleza de la flora filipina. A distancia de 325 años de su muerte, por primera vez, en 2023, el Museo Oriental del Real Colegio de PP. Agustinos de Valladolid, acaba de sacar a la luz la obra completa del P. Ignacio Mercado: el texto y las láminas de dibujos de las plantas que actualmente se conservan.

La presente edición es una edición en español. La obra se publica en lengua castellana, pues en la lengua de Cervantes fue escrita por el P. Mercado. Y se espera que pronto, en Filipinas, se pueda realizar una edición bilingüe, español-inglés.

#### El estudio introductorio

La publicación de la obra completa del P. Ignacio Mercado (1648-1698) va precedida de un estudio – realizado por el director del Museo Oriental-, que se estructura en once capítulos.

En el primero – titulado "Filipinas en tiempos del P. Ignacio Mercado (1648-

1698)- se intenta situar al autor en un triple contexto: político y social, eclesiástico y agustiniano.



Convento e iglesia S. Agustín de Manila. Pintura de M. C. Miguel 1981. Museo Oriental, Valladolid

El segundo capítulo presenta brevemente a tres autores extranjeros predecesores del P. Mercado en el estudio medicinal de las plantas: Fr. Blas de la Madre de Dios, Fr. José de Valencia y el P. Francisco Colin.

El tercer capítulo muestra a otros autores también extranjeros, contemporáneos del P. Mercado, que se ocuparon de la misma problemática que él: P. Francisco Ig. Alzina, Fr. George J. Kamel, P. Pablo Clain.

El capítulo cuarto estudia la formación científica del P. Mercado y sus fuentes de información, tanto teóricas, como prácticas.

Iglesia y convento de Bauan. Pintura de Cabisada, 1990. Museo S. Agustín, Manila.





### **ARTE Y MISIÓN**



Libro de Medicinas de esa tierra. Texto del P. Mercado publicado en 1883, por el P. Celestino Fernández Villar, dentro de La Flora de Filipinas del P. M. Blanco

El capítulo quinto nos acerca a la biografía del P. Ignacio Mercado como misionero agustino. Se comienza hablando de Manila, donde nació en 1648, y de su formación inicial, para pasar después a hablar de su ingreso en la Orden Agustiniana y los años de estudio en el Convento San Agustín de Manila. Seguirán después las distintas etapas de su trabajo apostólico: Lipa, Tiaong, Taal, Hagonoy, Bay, Tanauan, Parañaque, Taguig, y, finalmente Bauan, lugar donde moriría en 1698.

El capítulo sexto se centra en el P. Mercado como autor de la obra "Declaración de las virtudes de los árboles y plantas que están en este libro". Se analiza el manuscrito en detalle - su autoría, las notas marginales, el contenido-, así como la odisea sufrida por el mismo desde su dolorosa pérdida al afortunado hallazgo. También se presentan las diversas copias hoy conocidas del manuscrito original y se trata de la publicación del texto realizada por el P. Celestino Fernández Villar en 1883, en un volumen de la Flora de Filipinas del P. Manuel Blanco. Concluye este capítulo hablando de la copia en lengua latina de la que hay constancia de su existencia, pero que, actualmente, está en paradero desconocido.

El capítulo séptimo está dedicado a darnos a conocer al P. Mercado como pintor de plantas medicinales. De las alrededor de 500 láminas que se calcula el pintó, hoy se conservan 206 en el Archivo de la Provincia de Agustinos de Filipinas, en Valladolid. Se estudian la situación actual de los dibujos así como los varios estilos pictóricos del P. Mercado, que evolucionó a lo largo de los años, perfeccionándose con el tiempo.

El capítulo octavo es un resumen de las principales enfermedades estudiadas por el P. Ignacio Mercado y los remedios que él propone en cada caso. No se olvida tampoco de la importancia de las dosis, la frecuencia de las curas, y la búsqueda de recetas alternativas.

En el capítulo noveno se hace ver

que la obra del P. Mercado es mucho más que una obra sobre plantas medicinales, pues en ellas se encuentran también otras informaciones muy útiles sobre gastronomía, comercio, economía, usos y costumbres del pueblo filipino.

En el capítulo décimo se hace una valoración de la obra del P. Ignacio Mercado tanto de su texto como de los dibujos de las plantas. Se concluye – en el capitulo once -, hablando del homenaje que el mundo de los botánicos ha ya realizado en su honor bautizando a algunas plantas con su nombre, para perpetuar de este modo su memoria para las generaciones futuras.

#### El texto sobre las "virtudes" medicinales de 224 plantas

El manuscrito original, actualmente, se encuentra en el Archivo de la Provincia de los Agustinos del Santísimo Nombre de Jesús de Filipinas, en el Real Colegio Seminario de los PP. Agustinos de Valladolid. Está identificado con la sigla APAF, leg 973/2.

Su título completo es el siguiente: "Declaración de las virtudes de los árboles y plantas que están en este libro". Se trata de 44 hojas manuscritas por ambos



Manuscrito original del P. Ignacio Mercado. Archivo Provincia Agustiniana de Filipinas, Valladolid



Piña. Diseño del P. Mercado, 1670-1677

lados, haciendo un total de 88 paginas de 27'7 x 19 cms.

El texto está escrito con una letra redondilla muy legible, incluso hoy día, a distancia de más de tres siglos. En el se hace frecuente uso de abreviación de palabras. Cada una de las plantas descritas va precedida de un número. Suponemos que, originalmente, este número correspondía al que se había dado al dibujo de la planta estudiada. Si ninguna de las dos numeraciones hubiera sido alterada, hoy sería muy fácil el emparejar texto y dibujo. Pero, dado que tanto el texto como las láminas de las pinturas, han pasado por múltiples manos, estas numeraciones se han alterado.

El manuscrito original lleva, en algunas de su páginas, anotaciones marginales, unas más interesantes que otras, pero que, en cualquier caso, forman parte de la historia del mismo.

Para estudiar el valor medicinal de las plantas el P. Mercado utilizó diversas fuentes teóricas: Plinio el Viejo, Galeno de Pérgamo, Paladio, Avicena, Dioscórides, Andrés Laguna, Francisco Hernández y Cristóbal Acosta. Al mismo tiempo se sirvió también de toda una serie de fuentes practicas: la propia experiencia personal, la experiencia de las parteras,

la experiencia de los mediquillos y herbolarios, la experiencia de los "sangleyes", los chinos de Manila, así como la de otros frailes botánicos, enfermeros y

médicos. En el

En el texto el P. Mercado describe los diversos remedios que por medio de las plantas medicinales filipinas - por el estudiadas y experimentadas -, pueden curar muy diversos tipos de enfermedades: enfermedades nerviosas, enfermedades de ojos y oídos, enfermedades respiratorias y del corazón, trastornos digestivos, trastornos del sistema urinario, enfermedades de la piel, remedios contra calenturas, tercianas y cuartanas, recetas múltiples contra el dolor, cura de las heridas, antídotos contra el veneno, plantas que favorecen o impiden la concepción y la gestación, planas relacionadas con la menstruación y el parto,... Al mismo tiempo en el texto se ofrecen otras informaciones útiles de tipo gastronómico, comercial, económico o etnológico.

#### Las 206 pinturas del P. Mercado

Hoy se conservan 206 pinturas originales de las plantas diseñadas por el P. Mercado, que son reproducidas a toda página, en color, en esta edición. Al ana-



Raíz de caña. Diseño del P. Mercado, 1678-1688





lizar este conjunto de diseños hemos de tener en cuenta que la finalidad del P. Mercado era la de realizar un imagen de la planta que fuese fácilmente identificable por la gente. Las láminas no tenían una finalidad primariamente artística, sino práctica: servir para que el pueblo las reconociese y las utilizase como remedios terapéuticos para solucionar sus dolencias.

Contemplando los dibujos botánicos nos damos cuenta que existe una gran diferencia entre unos y otros, especialmente entre los primeros y los últimos. Podríamos decir que existe una evolución desde unos diseños más toscos hacia otros cada vez más perfectos. No tenemos ningún documento que nos informe sobre el ritmo de creación que siguió el P. Ignacio Mercado a la hora de ir diseñando estas plantas. De todos modos, teniendo en cuenta los varios estilos, podríamos proponer como hipótesis tres fases sucesivas.

Un primer grupo de 29 imágenes, están realizados en un papel más fuerte, y los diseños son bastantes simples. En ellos se refleja todavía un pobre dominio de la técnica del diseño y del colorido. Quizás podríamos situarlas entre el año 1670- mientras estudiaba Teología en el Convento San Agustín de Manila-, y 1677, cuando estaba como párroco a Lipa.

En un segundo momento, - que corresponde al núcleo de los diseños, algo más de un centenar-, se va viendo una mejoría tanto en el trazo de las plantas y las flores, como en el colorido de las mismas. Se nota que el P. Mercado va adquiriendo una mayor destreza y habilidad. Este grupo podría corresponder cronológicamente a la década siguiente, a los años 1678-1688.

Un tercer grupo de unas 50 imágenes, que son las últimas -que estaban colocadas en la encuadernación del manuscrito original-, se aprecia ya un perfecto dominio tanto del arte del diseño como del arte de la acuarela y manejo de la combinación de los colores. Podría-



Rosa colorada o gumamela. Diseño del P. Mercado, 1678-1688

mos situar la realización de estas obras en la época de plena madurez del P. Mercado, como persona y como artista, entre 1689 y 1698, el año de su muerte.

No todas las láminas son hermosas, pero hay muchas de ellas que tienen, indudablemente una buena calidad artística. Quizás eran las plantas que el P. Mercado más amaba y, por ello, se dedicó a reproducirlas con mayor esmero. A la calidad indiscutible del diseño, en algunas de ellas se une también el sentido del cromatismo y el equilibrio, bien proporcionado entre los colores.

Las obras están, en primer lugar, diseñados a lápiz y, posteriormente, coloreados, unas a la acuarela, otras con tintas y otras, parece, que con algunos pigmentos naturales. Hay que tener en cuenta que, tanto la técnica a la acuarela, como a la tinta sobre papel, no permite grandes correcciones, por lo que conseguir las diversas tonalidades y colores de las plantas o las flores no es siempre tarea fácil.

#### Valoración de las pinturas

Independientemente de la pericia del P. Mercado como artista, las 206 láminas de plantas medicinales filipinas son de



Caña de azúcar. Diseño del P. Mercado, 1689-1698

un inmenso valor artístico, que nos hablan del genio creativo de un nativo filipino – hijo de español y filipina-, en pleno siglo XVII. Este conjunto de obras constituye una de las manifestaciones pictóricas de arte filipino más importantes que existen.

Al valor artístico indiscutible, se añade el valor histórico. Estos diseños son importantes para la historia de Filipinas como pueblo, que habla de un nivel cultural elevado en esta época, muy superior a muchos otros pueblos de su entorno. Y dada la escasez, -por no decir la casi total carencia-, de obras pictóricas de esta época, estos diseños se convierten en auténticas joyas de arte de inigualable valor.

Estas imágenes son importantísimas también para la historia de la medicina, la farmacología y la botánica, al ser también de las primeras que se conocen que salieron de la mano de un artista autóctono del archipiélago.

Tienen también estos diseños un gran valor religioso, pues son la obra de un misionero católico, -el agustino P. Ignacio Mercado-, cuya misión principal era "salvar almas", como se solía decir antiguamente. Pero él comprendió muy bien que el hombre es un ser unitario e indivisible y se preocupó de la salvación del hombre entero como ser corpóreo espiritual. Y, al mismo tiempo que celebraba los sacramentos, y predicaba el Evangelio de Jesucristo, se interesaba por solucionar las penas y dolores de su feligresía.

Estos dibujos son un testimonio evidente de un cristianismo amante de la belleza y el arte, de un cristianismo creador, de una fe que fecunda el genio creativo de quienes la viven, de un "fraile" ilustrado mucho antes de "La Ilustración".

Podríamos decir también que este conjunto de láminas son un homenaje al mestizaje. Por un lado son obra de un filipino, hijo de madre filipina; pero, al mismo tiempo, obra de un español, hijo de padre español. Por eso este conjunto de láminas de plantas medicinales es una

de las más importantes manifestaciones existentes del arte "Hispano-filipino" o "Filipino-hispano".

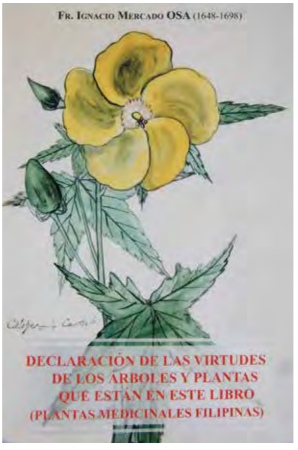
Espero que la publicación de la obra completa del P. Ignacio Mercado - texto y dibujos-, pueda contribuir a poner al P. Ignacio Mercado en el lugar que le corresponde tanto en el mundo de la farmacología como en el mundo artístico de Filipinas. El fue un investigador pionero del valor medicinal de las plantas filipinas, y, al mismo tiempo, fue también un artista pionero en el diseño de las plantas medicinales. Por todo ello merece un puesto preeminente tanto en la historia de su propia orden, la Orden de San Agustín, como en su propio país de nacimiento, Filipinas, y también en la propia España, pues él, como se ha visto, era hijo de padre español y madre filipina.





Estudio de Blas Sierra sobre el P. Mercado. Valladolid 2016

## P. BLAS SIERRA DE LA CALLE, OSA



Edición de la obra completa del P. Ignacio Mercado, Valladolid 2023



# LA HUIDA A EGIPTO EN EL ARTE FILIPINOS

El episodio de "La Huida a Egipto" de la Sagrada Familia ha sido representado en algunas obras de pintura y escultura creadas en Filipinas. Entre ellas se encuentran las que presentamos a continuación.

# La huida a Egipto en el retablo de la iglesia de San José de Cebú

La iglesia de San José, de los Agustinos Recoletos de Cebú, fue construida hacia 1780. Era conocida por su arquitectura neoclásica. La iglesia sobrevivió a la Segunda Guerra Mundial, pero fue demolida en 1964, al igual que el convento adyacente, para ampliar los edificios de la Universidad de S. José de los Recoletos.

El retablo principal, dedicado a la Virgen fue adquirido por D. Antonio V. Bantug, quien lo donaría a "Intramuros Administration" de Manila. Entre los años 1989-2011 estuvo expuesto en la Sala Recibidor del Museo San Agustín de Manila.

El retablo está formado por seis bajorrelieves dorados del siglo XVIII, con escenas de la vida de la Virgen María. Uno de ellos es "La Huida a Egipto"

El quinto episodio nos describe La huida a Egipto. El artista del relieve muestra a la Sagrada Familia acompaña-

> dos por un ángel. Detrás pueden verse los tejados de las casas de Belén. que acaban de deiar. María. con el Niño Jesús en su regazo, va montada en un asno. José camina delante. con un hacha en una mano y un ramo de flores en la otra. Por

encima de ellos sobrevuela una bandada de pájaros.

# La Huida a Egipto en el camarín de la Virgen de los Desamparados

La imagen de Ntra. Sra. de los Desamparados fue llevada a Filipinas por los franciscanos y colocada en la iglesia de Sta. Ana de Manila, una vez que esta fue terminada, en 1725. En la parte posterior del altar mayor, detrás de la imagen de la Virgen se encuentra el camarín, al cual acceden los fieles por una escalera de granito, para besar el manto de la Virgen. En el techo octogonal de este recinto se puede contemplar un conjunto de once pinturas sobre la vida de María y Jesús, que tienen formas trapezoidales irregulares. Están colocadas sin seguir un orden cronológico. Se considera que fueron realizadas en el siglo XVIII, al igual que el templo.

Entre los episodios representados se encuentra "La huida a Egipto". Esta encantadora pintura nos muestra a María, con el Niño Jesús en sus brazos, que está montada sobre un asno. Le acompaña José, que tiene la cabeza cubierta con un sombrero y lleva un bulto al hombro. Se encuentran atravesando una zona con palmeras.

# La Huida a Egipto en la obra Pasión Tagala de 1813.

El manuscrito iluminado de la "Pasión en verso Tagalo" de 1813, procedente de Bigaa, Filipinas, y donado a la Biblioteca de los Agustinos de Valladolid por el misionero agustino P. Francisco M. Girón, en 1898, es una obra excepcional de pintura religiosa, única en el panorama filipino. De las 62 pinturas en color del manuscrito 23 de ellas tienen como tema la Virgen María. Quizás sea el conjunto de pinturas sobre la Virgen María más numeroso e importante que existe en el arte filipino. Uno de los episodios representados es "La Huida a Egipto".



Huida a Egipto. Bajorrelieve. S. XVIII. Retablo de la iglesia de S. José de Cebú

Huida a Egipto. Pintura en el camarín de la Virgen de los Desamparados. Iglesia de Sta. Ana, Manila. Siglo XVIII



El título tagalo de la obra es: Nang itanam ni G. S. Maria ang Niño Jesus sa Egipto. (La fuga de la Señora Santa María y del Niño Jesús a Egipto)

Esta pintura representa la Huida a Egipto (Mt. 2 13-15): "El (José) se levantó, tomó de noche al niño y a su madre y se retiró a Egipto, y estuvo allí hasta la muerte de Herodes" (Mt. 2, 14-15)

En la "Pasión en verso tagalo" las quintillas lo cuentan así: "Se le dijo (a José) que fuera a vivir/ al reino de Egipto/ porque el rey malvado/ quería matar/ al infante recién nacido".

Cuando él oyó esto/ José el gran santo// buscó un asno/ y mandó a la Virgen y al Niño/ montar sobre el".

La pintura nos muestra a la Virgen María montada sobre el asno. Viaia con el Niño Jesús entre sus brazos, hacia del exilio de Egipto. María, sentada sobre la cabalgadura, con una vestimenta azul, parece estar concentrada en sus pensamientos. El Niño Jesús, que va en sus brazos, se le quiere escapar, pues ha visto algo que le ha llamado la atención. Por delante, caminando con lo pies descalzos, les acompaña S. José, - con túnica verde y manto amarillo-, que lleva a la cabalgadura atada con un ramal. Por encima de él, se ve una especie de palmera, con hojas verdes, de la que cuelga un racimo de frutos rojos. El Niño Jesús v María llevan una aureola amarilla alrededor de su cabeza, mientras que S. José tiene una pequeña corona amarilla encima de su cabeza.

Son varios los grabados en los que pudo inspirarse el artista de "Pasión Tagala" para representar este tema. Entre ellos están Maerten de Vos (c. 1600) Adriaen Collaert (1590-1600) Karen van Mallery (c. 1600) y Jean Baptiste Barbe (1578-1649).

#### La Huida a Egipto de Juan Senson

En la colección del Banco Central de Filipinas se encuentra la pintura de Juan Senson – artista filipino del siglo XIX-, representado el episodio de "La huida a Egipto". En ella podemos ver a la Sa-

grada Familia por un camino pedregoso, atravesando una zona de montaña. Al fondo, en medio del verde el bosque se observa una roca de la que brota una fuente. En la parte superior, entre nubes, se filtran desde el cielo unos rayos de luz.

En primer plano, La Virgen María vestida con una túnica blanca y un manto azul con adornos dorados-, está sentada sobre un asno color marrón. Sostiene en sus brazos al Niño Jesús, que parece quiere escaparse. Éste ha abierto sus brazos y está suplicando para que lo coja San José. Éste - que caminaba delante de la cabalgadura- al oir al Niño se ha detenido para atender a la llamada. Viste con una túnica verde con adornos dorados v un manto amarillo, que desciende de los hombros y está atado a la cintura. Su cabeza está cubierta con un sombrero. Para él es imposible atender la súplica del pequeño Jesús, pues en su mano izquierda sostiene el ramal del burro, mientras que con la derecha agarra la carga que lleva al hombro. En la par-



Huida a Egipto. Pintura de la obra "Pasión tagala", 1813. Biblioteca Estudio Teológico Agustiniano de Valladolid



te delantera se puede observar un fardo blanco, dentro del cual irán las pocas pertenencias para el largo viaje, mientras que al otro lado, en la parte trasera transporta en un cesto las herramientas de su oficio de carpintero, junto con una sierra.

#### La Huida a Egipto en la Iglesia de Malinao

En la fachada de la iglesia de Malinao, en la región de Camarines Sur, puede observarse una representación de "La Huida a Egipto" que ha sido traducida a un contexto filipino. La Virgen María y el Niño Jesús están montados sobre un carabao o búfalo. San José, camina descalzo delante de ellos vestido con una camisa de magas largas y pantalón. Su cabeza está cubierta con el sombrero cónico, típicamente filipino denominado "salacot", hecho de caparazón de tortuga, similar al que suelen llevar los jefes de "barangay" o barrio. Delante de él van corriendo dos ióvenes medio desnudos. En la parte posterior de la escena está esculpida en baiorrelieve una réplica de la iglesia.

# La Huida a Egipto en la pintura de Carlos (Botong) V. Francisco (1914-1969)

Francisco Carlos Villaluz, más conocido como "Botong" Francisco, nació en Angono, Rizal, en 1914. Estudió en

la Escuela de Bellas Artes de la Universidad de Filipinas v tuvo como maestros a Fabián de la Rosa y Fernando Amorsolo. Comenzó trabajando como ilustrador para los periódicos Tribune v La Vanguardia. Posteriormente, realizó escenografías varias para el Manila Grand Opera House, y el Clover Theater. Después de la Segunda Guerra Mundial enseñó en la Universidad de Santo Tomás de Manila. Contemporáneamente trabajó en la industria cinematográfica como guionista de varias películas y diseñador del vestuario. Junto con V. Edades y Galo B. Ocampo constituyó un triunvirato de artistas que lucharon por modernizar la pintura filipina.

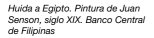
Realizó numerosas acuarelas v pinturas al óleo inspiradas en la vida de la gente común, sus usos y costumbres, así como en la historia de Filipinas y sus leyendas. Destacó, principalmente, como muralista. Su primer mural importante lo realizó para la Feria Internacional de Manila de 1953, sobre los 500 años de la historia de Filipinas. Su obra maestra es el gran mural que realizó para el Ayuntamiento de Manila sobre la lucha de los filipinos a lo largo de la historia, desde tiempos prehispánicos hasta la Segunda Guerra Mundial, Otros murales tuvieron como tema la historia del comercio de Filipinas, con China, México, países árabes. ... Para los dominicos, entre otras obras, realizó los murales de la Vida y Milagros de Sto. Domingo y para la Far Eastern University, Las estaciones del Vía Crucis.

Recibió numerosos premios. Enfermó de tuberculosis en 1967 y falleció en su pueblo natal en 1969. Años después, en 1973, el gobierno lo proclamó "Artista Nacional".

Según el testimonio de su familia, "Botong" Francisco era una persona religiosa.

Tenemos dos versiones pictóricas suyas de *La fuga a Egipto*. En ambos casos los personajes, la vestimenta y el contexto son filipinos. En la primera versión de 1966, vemos a la Virgen María con el Niño Jesús en brazos sentada en un carretón con las ruedas de madera y un cobertizo, que es tirado por un carabao. El joven San José camina al lado del carabao al que lleva asido por un ramal que está atado a los cuernos del animal. Le sigue detrás, corriendo, un perro.

La otra versión de *La fuga a Egipto* es mucho más chocante. Caminando entre bambúes vemos a la Virgen que sostie-







Huida a Egipto. Acuarela de Botong Francisco, hacia 1965. Colección de Maritess Pineda

ne en su brazo izquierdo al Niño Jesús dormido, mientras que, en la mano derecha lleva una tinaja de agua. Detrás de ella, sorprendentemente, observamos a un joven San José que la sigue montado sobre un carabao. Pienso que aquí el artista está haciendo una crítica a la situación de la mujer en Filipinas, donde ellas son las que llevan la principal carga en la familia.

#### Mensaje más allá del arte

Una de las muchas estampas navideñas con las que estamos familiarizados es esta de "La Huida a Egipto" de la Sagrada Familia de Jesús, José y María. Ellos huían de la persecución, del terror. Buscaban un refugio protector, una tierra donde reconstruir un nuevo hogar.

A lo largo de la historia, hasta nuestros días, este drama se repite una y millones de veces. La desertización de zonas del planeta a consecuencia del cambio climático, la pobreza extrema de varias regiones de África y América, las guerras de Rusia-Ukrania, Israel-Gaza, Sudan, Afganistán, etc..... empujan a millones de familias a abandonar su ho-

gar. A estos se añaden los perseguidos

debido a su lengua o por motivos políticos o ideológicos. Actualmente – según el informe del Alto Comisario de la ONU para los refugiados (ACNUR)-, el número total de refugiados en el mundo ha aumentado por quinto año consecutivo,

hasta llegar en 2023 a 184 millones.

a causa de su religión o su raza, otros

Según la narración bíblica, la Sagrada Familia, una vez pasado el peligro, tuvo la oportunidad de volver a su tierra. Pero para estos 184 millones de refugiados la esperanza de volver a casa es muy remota. El mayor número de refugiados – unos cinco millones- proceden de Siria. Le siguen en número los de Afganistán, Somalia, Sudán, Congo,... Los países que más refugiados han acogido hasta ahora son Líbano y Turquía.

En comparación con estos países –a pesar de la crisis económica-, Europa está en una situación privilegiada par ser patria de acogida. Los europeos no deberíamos sentirnos ajenos a este drama que se desarrolla al otro lado de nuestras fronteras. Navidad, para los cristianos es una invitación a acoger en nuestro país, en nuestras ciudades, al perseguido y necesitado que llama a la puerta. Jesús, en sus enseñanza nos recordaba que Él se identifica con estas personas: "Cuanto hicisteis a uno de estos hermanos míos, a mí de lo hicisteis" ((Mt 25, 40)

P. BLAS SIERRA DE LA CALLE, OSA

Huida a Egipto. Diseño de Botong Francisco, 1966







# VESTIMENTAS DE SEDA, NIPIS Y ORO DE BONIFACIO FERNÁNDEZ AHUJA

El pasado 27 de febrero de 2024, el Dr. Eduardo Martínez de Pisón donó al Museo Oriental un conjunto de vestimentas litúrgicas filipinas de finales del siglo XIX, que pertenecieron al sacerdote asturiano Bonifacio Fernández Ahuja (1870-1951).

#### Un asturiano en Filipinas

D. Bonifacio Fernández Ahuja (1870-1951) nació en el seno de una familia de armadores de barcos de pesca de Cudillero, Asturias. Fue niño de coro en la catedral de Oviedo e ingresó en el seminario. En 1884 viajó a Filipinas por primera vez y comenzó allí los estudios eclesiásticos. En enero de 1891 viajó de nuevo a Manila, en esta ocasión como acompañante del arzobispo Nozaleda, que iba a tomar posesión de la sede metropolitana.

Estudió teología en la Universidad de Sto. Tomás de Manila. Una vez ordenado sacerdote fue primero nombrado chantre de la catedral de Manila y secretario de Nozaleda y, posteriormente, en julio de 1898, administrador de las Obras Pías.

Desde el 1 de mayo al 13 de julio de 1898 escribió en Manila un diario, en el que narra los acontecimientos de esos históricos días. El manuscrito ha sido recientemente publicado por el "Museu del Pueblu D'Asturies", con un estudio introductorio del catedrático Dr. Eduardo Martínez de Pisón.



D. Bonifacio Fernández Ahuja

Regresado a España en 1901, consiguió en 1908 el grado de Doctor en Sagrada Teología. Más tarde, en 1910, fue chantre de la catedral de Las Palmas de Gran Canaria y, posteriormente, deán de la de Segorbe (Castellón) y, seguidamente, de la de Mondoñedo (Lugo).

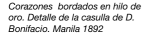
Fue un hombre culto. Además del latín, hablaba inglés, alemán y francés. Buen orador y escritor, fue también autor de la letra y música de canciones y villancicos "pixuetos", y formó una notable biblioteca con libros antiguos fundamentalmente de temas religiosos. Retirado en Cudillero, falleció allí en 1951.

#### Vestimentas eclesiásticas filipinas

Al regresar a España en 1901, D. Bonifacio se trajo consigo las vestimentas eclesiásticas que, sin duda alguna, mandó realizar él mismo con ocasión de su ordenación sacerdotal, hacia 1895. Tanto el, como sus descendientes, las consideraban de gran valor y las han custodiado celosamente "como oro en paño", como demuestra su buen estado de conservación, después de más de un siglo.



Diario de Manila. 1898. Escrito por D. Bonifacio Fernández Ahuja







Se trata de un conjunto de nueve obras. La primera es un amito blanco de algodón con bordes de encaje, que los sacerdotes se colocaban bajo el alba. La segunda es un alba con la parte superior de algodón y toda la parte inferior de un encaje de gran belleza, que ha exigido para su realización múltiples horas de trabajo. La tercera es el cíngulo, un cordón terminado en borlas rojas y moradas, con el que se ceñía la cintura el celebrante.

La cuarta es la casulla de seda blanco marfil, vestimenta litúrgica que el sacerdote se ponía para celebrar la misa. Es, sin duda, la pieza más importante. Está toda ella bordada en oro. Muy probablemente los motivos decorativos fueron escogidos y encargados a las bordadoras por el propio D. Bonifacio.



Vestimenta de nipis. Manila 1892

Además de los distintos motivos vegetales de hojas y flores, destaca por un lado el anagrama JHS (Jesús Hombre Salvador) que lleva superpuesta una cruz. Por el otro lado podemos admirar dos corazones llameantes; uno de ellos atravesado por una espada. Podrían ser interpretados como el Corazón de Jesús

y el Corazón de María, devociones del presbítero asturiano. Otra posibilidad es que sean los símbolos del doble manda-



Anagrama JHS bordado en hilo de oro. Detalle de la casulla de D. Bonifacio. Manila 1892

miento: amor de Dios y amor del prójimo.

La quinta y sexta obras son dos complementos utilizados por el sacerdote para celebrar la eucaristía: la estola,- característica prenda del presbítero- que iba colgada al cuello, y el manípulo que se ponía en la muñeca del brazo izquierdo. Son de seda blanco marfil. Están bordados en oro con una cruz.

Otras dos piezas – séptima y octava-, son la funda de los corporales y el paño para cubrir el cáliz. Ambas piezas son también de seda blanca marfil, con la cruz bordada en el centro como motivo decorativo principal.

La novena es una obra singular y rara, de la que subsisten muy pocos ejemplares. Me refiero a un roquete, todo el realizado en la delicada tela de piña, conocido en Filipinas como "nipis". Con esta tela se realizaban apreciados pañuelos, blusas y camisas tanto para las mujeres como para los hombres. Este roquete de D. Bonifacio está todo el tejido con motivos de pájaros y flores. No es fácil encontrar piezas de "nipis" de estas dimensiones y conservadas en tan buen estado. La tela de piña o fibra de piña es una tela tradicional de Filipinas, hecha a partir de la fibra de hojas de piña o anona (Ananas comusus). Los encajes en la tela de piña son conocidos como "nipis". Desde el siglo XVIII las fibras de piña se tejían



Casulla de D. Bonifacio Fernández Ahuja. Bordada en seda y oro. Manila 1892



en lustrosas telas "*nipis*", -visualmente similares a los encajes-, decoradas con intrincados bordados florales.



Detalle de la vestimenta de nipis. Manila 1892



La montaña y el arte. Una de las obras del Dr. Eduardo Martínez de Pisón

# Dr. Eduardo Martínez de Pisón

Quien ha donado todas estas obras al Museo Oriental del Real Colegio de PP. Agustinos de Valladolid es el Dr. Eduardo Martínez de Pisón, una personalidad bien conocida dentro del ámbito cultural español.

Nacido en Valladolid en 1937, - este ilustre geógrafo, escritor y montañero-, obtuvo el doctorado en Geografía en 1975 en la Universidad Complutense de Madrid, y en esta institución fue profesor agregado de esta materia desde 1975 a 1978. Desde 1978 hasta 1981 fue catedrático de Geografía en la Universidad de La Laguna (Tenerife), y desde 1981 hasta 2007 fue catedrático de Geografía Física en la Universidad Autónoma de Madrid, continuando, a partir de entonces, como profesor emérito.

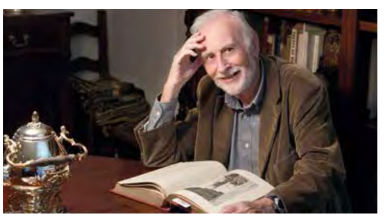
En este campo científico ha realizado la mayor parte de sus investigaciones, publicaciones, docencia y dirección de tesis. Sus trabajos tratan, principalmente de paisajes naturales, geomorfología de montaña, pensamiento geográfico, geografía cultural y mediambiental. Tie-

ne más de 600 publicaciones, entre ellas unas 60 en forma de libro.

Ha participado como asesor geográfico de documentales de TV en el Ártico, el Sahara, el Desierto de Gobi, montañas del Asia Central. Ruta de la Seda, Karakorum, Himalaya y el Tíbet. La lista de distinciones que ha recibido es numerosísima. Entre ellas: Premio Nacional de Medio Ambiente 1991; Premio Nacional de la Sociedad Geográfica Española 2001: Premio Fundación WOP Mendi Film 2022: Miembro del Comité MaB español (UNESCO); Presidente del Comité Científico Español para la investigación de la Antártica de 1991 a 1995; desde 1999 es Director del Instituto del Paisaie de la Fundación Duques de Soria; Miembro del Comité Científico de Parques Naturales; Medalla de la Comunidad de Madrid; Encomienda al Mérito Medioambiental. Por su contribución a la expedición española al Polo Norte recibió la Medalla al Mérito Militar con distintivo blanco; y mucho, mucho más.

El Museo Oriental se siente muy honrado de poder conservar la memoria tanto del sacerdote asturiano D. Bonifacio Fernández Ahuja, como del ilustre profesor D. Eduardo Fernández de Pisón.

P. BLAS SIERRA DE LA CALLE, OSA



Dr. Eduardo Martínez de Pisón en su estudio



Dr. Eduardo Martínez de Pisón practicando alpinismo

# EL BIOMBO JAPONÉS DEL FISCAL GENERAL DE LA REPÚBLICA

Recientemente, en 2023, el Museo Oriental, del Real Colegio de PP. Agustinos –conocidos en Valladolid como "Los Filipinos"-, recibió la donación de un biombo japonés de dos hojas, perteneciente al periodo Meiji, - obra realizada hacia 1890 -, que fue adquirido en Manila entre 1890-1895, por D. José Vallés Fortuño (1862-1845)

#### D. José Vallés Fortuño

D. José Vallés nació en Huesca el 24 de febrero de 1862. Obtuvo la licenciatura en Derecho Civil y Canónico en 1890, iniciando, posteriormente, su carrera judicial y fiscal.

Solicitó ser destinado a los territorios de Ultramar, ocupando allí los siguientes puestos:

- Secretario Asesor Letrado del Gobierno político de la Región Occidental de las Islas Carolinas y Palaos.
- Secretario Asesor Letrado del Gobierno Político Militar de Joló.
- Secretario Fiscal del distrito de Cagayán de entrada en el territorio de la Audiencia de Manila.

En 1897 fue promovido para la plaza de Juez de Primera Instancia de Borogan de entrada en el territorio de la Audiencia de Manila.

Más tarde, pidió volver a ingresar en la carrera Judicial y Fiscal de la Península. Una Real Orden del 26 de abril de



Nicho de D. José Vallés Fortuño. Fallecido el 1 de febrero de 1945

1901, le reconoció la categoría de Juez de Primera Instancia. Entre 1901 y 1910 ocupó la plaza de Juez de Primera Instancia en Boltaña (Huesca) Tamarite (Huesca) Cervera (Lérida). En 1910 fue promovido a Teniente Fiscal de la Audiencia de Huesca. Posteriormente, fue magistrado de las Audiencias Provinciales de Ciudad Real, Lérida y Albacete, así como Fiscal de la Audiencia Provincial de Huesca en 1918 y de La Coruña en 1926.

En 1931 fue nombrado Teniente Fiscal del Tribunal Supremo, y en 1936 se le nombró Fiscal General de la República, cargo que mantuvo hasta 1937, que se jubiló voluntariamente.



D. José Vallés Fortuño (1862-1945)



Biombo expuesto en el Museo Oriental, Valladolid. Japón 1895





Geisha con sus "kamuro"

En medio del conflicto de la Guerra Civil en España, D. José Vallés decidió exiliarse a Bayona, en Francia, donde permaneció algún tiempo. Al regresar a España, - dado que había trabajado para el Gobierno de la República – el régimen franquista lo juzgó y condenó a muerte. Gracias a la intervención del General Aranda - con quien mantenía una antigua amistad toda la familia -, fue exculpado y liberado.

Posteriormente, estuvo viviendo un tiempo en Ondarreta y S. Sebastián. Pasó los últimos años de su vida en Huesca, su ciudad natal, en casa de su hermana, donde falleció el 1 de febrero de 1945. Sus restos se conservan en el cementerio de dicha ciudad.

#### El biombo japonés

Durante su estancia en Filipinas, D. José Vallés adquirió algunas obras de arte oriental, entre ellas este biombo japonés del Periodo Meiji, obra de hacia 1890. Se trata de un biombo de dos hojas realizado en madera lacada, con incrustaciones de nácar y marfil. Los motivos decorativos representados son dos "geishas", vestidas con kimono, que están jugando con sus "kamuro", jóvenes acompañantes.

Una de las "geishas" está practicando, con dos de sus acompañantes, el juego conocido como "oibane" o "La raqueta y el volante" o "La pala y la pe-

lota". Este juego se practicaba en Japón durante las fiestas del Año Nuevo. Consiste en golpear el volante o la pelota con la pala o raqueta, lanzándolo de uno a otro jugador. A quien se le cae al suelo la pelota más veces, como castigo, debía marcarse la cara con polvos negros de carbón, o con polvos blancos. Era muy divertido ver a las jóvenes elegantemente vestidas con sus kimonos de fiesta y, como contraste, con su cara manchada.

La otra "geisha" está tirando de un

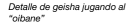


Biombo japonés. Madera lacada con incrustaciones de nácar y marfil

cordón al que va atado un carrito con un pájaro. Una de sus ayudantes está practicando "origami", la papiroflexia japonesa, el arte de doblar y transformar una hoja cuadrada de papel en una pequeña escultura. La otra "kamuro" lleva al hombro una rama con flores y una calabaza.

#### Los donantes

El biombo japonés pertenecía a los descendientes de D. José Vallés Fortuño, concretamente: Dña. Josefina Barrios Vallés, D. Rafael Moneo Vallés, Dña. Teresa Moneo Vallés, D. José y D. Ramón Tudela Aranda, y los herederos de María Socorro Aranda Vallés. Gene-







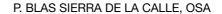


Geisha con sus "kamuro". Nácar y marfil

rosamente, todos los herederos se han puesto de acuerdo para donarlo al Museo Oriental, por lo que les estamos muy agradecidos.

Actualmente, el biombo está expuesto en la primera sala de arte japonés, siendo muy admirado por los visitantes. A su valor artístico se añade el valor histórico de la obra.

Desde el Museo Oriental nos sentimos muy honrados porque la familia haya decidido donarlo a esta institución, fruto de la larga presencia de más de 2.000 misioneros agustinos en China, Japón y Filipinas. Y nos comprometemos a custodiarlo conservando así, para las futuras generaciones, la memoria tanto de D. José Vallés Fortuño como de sus generosos herederos.





Detalle de geisha. Nácar y marfil



Detalle de "kamuro" con una calabaza



# **ÍNDICE DE CONTENIDOS**

# INTERIOR DE PORTADA

¿Dónde está tu hermano?, por el papa Francisco

# **ÍNDICE DE CONTENIDOS**



| Un proyecto innovador para fomentar los valores, por el P. Antonio Lozán Pun Lay                                      | 78  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| La Biblioteca Amazónica, por Fr. Víctor Lozano Roldán                                                                 | 80  |
| Una banda ecuménica, por Fr. Salomón Pandero                                                                          | 83  |
| P. Joaquín García Sánchez (1939-2024). Misionero defensor de los más olvidados,                                       |     |
| por Gonzalo Garcival                                                                                                  | 85  |
| P. Joaquín García Sánchez, una llama que se apaga en la Amazonía, por Fr. Víctor Lozano Roldán                        | 87  |
| ARGENTINA                                                                                                             |     |
| Emigración, inmigración y misión. Vicariato de San Alonso de Orozco, por el                                           |     |
| P. Pablo Hernando Moreno                                                                                              | 90  |
| Mi experiencia de misión en Salta, Argentina, por Fr. Kenndy St. Fleur                                                | 93  |
| La religiosidad salteña, profesor Aníbal Romano                                                                       | 95  |
| En camino por las tierras argentinas de Salta, por el P. Pablo Sánchez Polanco                                        | 97  |
| Experiencia misional de los alumnos de las escuela parroquial Niño Jesús de Praga, por la                             |     |
| preceptora Antonia y Grupo Misionero                                                                                  | 99  |
| Emigrantes como profecía, por el P. Hipólito Martínez                                                                 | 101 |
| <b>ESPAÑA</b>                                                                                                         |     |
| Agustinos entre emigrantes en el Raval de Barcelona, por el P. Faustin Mlelwa                                         | 102 |
| Ayuda a los inmigrantes, migrantes, refugiados y personas en movimiento en San Agustín de                             |     |
| Barcelona, por el P. Julio Santiago Halili                                                                            | 106 |
| Barrios de inmigración y marginalidad por el P. Felipe Guerrero                                                       | 111 |
| Un oasis en Sat Roc, de La Vanguardia                                                                                 | 115 |
| La vida religiosa hoy. Decadencia y resistencia vocacional, por el P. Domingo Natal Álvarez                           | 116 |
| Apoyo a inmigrantes en la Parroquia de Sta. María del Bosque de Madrid, por Caritas parroquial de Sta. Mª. del Bosque | 121 |
| Los Agustinos de San Sebastián de los Reyes y la acogida de inmigrantes, por el P. José Luis del Castillo             |     |
| Migrantes en Canarias: Buscando la tierra prometida, por el P. Luis Rodríguez de Lucas                                |     |
| TANZANIA                                                                                                              |     |
| P. Agustín Pérez en Tanzania (1976-1988), por el P. Efrem Festo Msigala                                               | 131 |
| P. Agustín Pérez Marcos, misionero y maestro de calibre y timbre, por el P. Kosmas Asenga                             |     |
| P. Agustín Pérez Marcos OSA (1935-2024). Fundador de la Misión Agustiniana de Tanzania.                               |     |
| Su vida y su legado, por el P. Nolasco Paskal Msemwa                                                                  | 135 |
| INDIA                                                                                                                 |     |
| Comunidad de Santa Rita, Indore, por el P. Jacob Mullasery                                                            | 144 |
| ONGS: LA OPCIÓN POR LOS POBRES                                                                                        |     |
| ONG Agustiniana. Informe 2023-2024, por Fr. Marcelino Esteban Benito                                                  | 149 |
| Secretariado de Misiones Justicia y Paz de la Provincia de San Juan de Sahagún, por                                   |     |
| Fr. Marcelino Esteban Benito                                                                                          | 152 |
| ONG Villanueva: Los Campos de La Vega al lado de la migración en la misión. Por el                                    |     |
| P. Víctor Fernández                                                                                                   | 154 |
| Creando espacios de encuentro en IQUITANZ, por el P. Ángel Andújar Casáñez                                            | 157 |
| Fundación REDA: Misericordia, por Margarita Sánchez                                                                   |     |



# **ÍNDICE DE CONTENIDOS**

## **MEMORIA MISIONERA**

|     | Caminante de alboradas y silencios. Al P. Moisés Montaña, por el P. Jesús Cano Peláez                                                      | 168 |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|     | Celebración en Villameriel del bicentenario del agustino Fr. Casimiro Herrero (1824-1886) obispo de Filipinas, por Santiago Herrero Ortega | 170 |
|     | Cristo Papúa, por el P. Andrés González Niño                                                                                               |     |
|     | Soneto del caminante, por el P. Andrés González Niño                                                                                       |     |
| AR  | TE Y MISIÓN                                                                                                                                |     |
|     | Publicación de la obra del P. Ignacio Mercado (1648-1698) Pionero en el estudio de las plantas                                             |     |
|     | medicinales filipinas, por el P. Blas Sierra de la Calle                                                                                   | 176 |
|     | La huida a Egipto en el arte filipino, por el P. Blas Sierra de la Calle                                                                   | 182 |
|     | Vestimentas de seda, nipis y oro de Bonifacio Fernández Ahuja, por el P. Blas Sierra de la Calle                                           | 186 |
|     | El biombo japonés del Fiscal General de la República, por el P. Blas Sierra de la Calle                                                    | 189 |
| ÍNE | DICE DE CONTENIDOS                                                                                                                         | 192 |
| Ora | ación a San José emigrante, por el pana Francisco                                                                                          | 105 |

#### **INTERIOR DE CONTRAPORTADA**

Carta del papa Francisco a los obispos de Canarias



Huida a Egipto. Pintura de El Greco, h. 1570. Museo del Prado, Madrid

# **EMIGRACIÓN, INMIGRACIÓN Y MISIÓN**



## **ORACIÓN A SAN JOSÉ EMIGRANTE**

Tu, que has experimentado el sufrimiento de los que deben huir.
Tu, que te has visto obligado a huir para salvar la vida de tus seres más queridos, protege a todos los que huyen a causa de la guerra, el odio y el hambre.
Apóyalos en sus dificultades.
Fortalécelos en su esperanza, y haz que encuentren acogida y solidaridad.
Guía sus pasos, y abre los corazones de quienes pueden ayudarles

Papa Francisco
Jornada del Emigrante 2021



Huida a Egipto. Pintura de Gentile de Fabriano. 1423



# EMIGRACIÓN, INMIGRACIÓN Y MISIÓN



Barca de los emigrantes: "Ángeles sin saberlo". Escultura de bronce de Timothy P. Schmalz, 2019. Plaza S. Pedro, Roma



Embarcación de migrantes llegando a Canarias

#### CARTA DEL PAPA FRANCISCO A LOS OBISPOS DE CANARIAS

Roma, San Juan de Letrán 3 de noviembre de 2023

"Queridos hermanos:

Conociendo la difícil situación que está atravesando el archipiélago canario debido a la crisis migratoria, quisiera expresarles unas palabras de aliento y cercanía, rogándoles que las hagan llegar al Santo pueblo fiel de Dios que peregrina en esas queridas islas del Atlántico.

En primer lugar, agradezco los grandes esfuerzos que se están realizando para intentar dar respuesta a esa situación de emergencia. La sensibilidad y hospitalidad que caracteriza al pueblo canario deja huella también en el modo de acoger, proteger, promover e integrar a los hermanos y hermanas que llegan a sus costas buscando un porvenir.¡Gracias por abrir las puertas del corazón a los que sufren!. Asimismo, al afrontar estos desafíos, que comprendo no son nada fáciles, les pido que no se desanimen, y que sigan construyendo redes de amor y faros de esperanza que iluminen las sendas de una nueva humanidad, dispuesta a inclinarse, como el Buen Samaritano, para curar las heridas de los que están caídos (cf. Lc 10, 25-37). En los rostros de estas personas, surcados por el sufrimiento, podemos reconocer una mirada que anhela un futuro de paz y fraternidad. Pidamos a Dios que estos anhelos lleguen a buen puerto.

Que Jesús bendiga al pueblo canario y la Virgen Santa los sostenga con su protección maternal. Y, por favor, no se olviden de rezar por mí"

Fraternalmente FRANCISCO.

